
  

SVEUČILIŠTE JOSIPA JURJA STROSSMAYERA U OSIJEKU 

DOKTORSKA ŠKOLA 

 

 

 

 

Doktorski interdisciplinarni studij 

Kultura i umjetnost 
 

 

 

 

 

Anja Papa Peranović 

 

LANG, KUNC, DOBRONIĆ U KONTEKSTU 

HRVATSKE VOKALNE LIRIKE 20. 

STOLJEĆA - UMJETNIČKA 

INTERPRETACIJA 

 
Doktorski rad 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Osijek, 2026. 

 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

SVEUČILIŠTE JOSIPA JURJA STROSSMAYERA U OSIJEKU 

DOKTORSKA ŠKOLA 

 

 

 

 

Doktorski interdisciplinarni studij 

Kultura i umjetnost 
 

 

 

 

 

Anja Papa Peranović 

 

LANG, KUNC, DOBRONIĆ U KONTEKSTU 

HRVATSKE VOKALNE LIRIKE 20. 

STOLJEĆA - UMJETNIČKA 

INTERPRETACIJA 

 
Doktorski rad 

 

 

 

 

Mentorica: prof. dr. art. dr. sc. Antoaneta Radočaj-Jerković 
 

 

 

 

Osijek, 2026. 



  

JOSIP JURAJ STROSSMAYER UNIVERSITY OF OSIJEK 

POSTGRADUATE UNIVERSITY DOCTORAL SCHOOL 

 

 

 

 

Postgraduate University Study Programme 

Culture and Art 
 

 

 

 

 

Anja Papa Peranović 

 

LANG, KUNC, DOBRONIĆ IN THE CONTEXT 

OF THE CROATIAN VOCAL LYRIC OF THE 

20TH CENTURY – AN ARTISTIC 

INTERPRETATION 

 
Doctoral thesis 

 

 

 

Mentor: Antoaneta Radočaj-Jerković, PhD, Doctor of Arts, Full 

Professor 
 

 

 

Osijek, 2026 



  

Mentorica: prof. dr. art. dr. sc. Antoaneta Radočaj-Jerković, 

Akademija za umjetnost i kulturu u Osijeku 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

ZAHVALE 

 
Iskrenu zahvalnost upućujem svojoj mentorici, prof. dr. art. dr. sc. Antoaneti Radočaj-Jerković, na 

umjetničkom i stručnom vodstvu, nesebičnoj podršci u oblikovanju umjetničkog projekta u svim 

fazama izrade i realizacije ovog doktorskog rada.  

 

Svojoj obitelji zahvaljujem na trajnoj podršci i razumijevanju tijekom cijelog doktorskog studija. 

 

Na kraju, zahvaljujem svome suprugu Marinu na beskrajnom strpljenju i povjerenju koje mi je 

omogućilo slobodu stvaranja. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

SAŽETAK 

 

Odabir istraživanja skladateljskog vokalnog opusa Ivane Lang, Božidara Kunca i Antuna 

Dobronića motiviran je zamijećenom nedostatnom zastupljenošću djela ovih autora u javnim 

izvedbama. Riječ je o skladateljima rođenima u razmaku od tridesetak godina (Dobronić 1878, 

Kunc 1903, Lang 1912), koji su djelovali kao suvremenici znatno izvođenijih autora hrvatske 

vokalne lirike poput Josipa Hatzea, Dore Pejačević, Ive Lhotke-Kalinskog i Blagoja Berse. Unatoč 

tome, Lang, Kunc i Dobronić bili su vrsni poznavatelji literature solo pjesama te tehničkih i 

interpretativnih mogućnosti ljudskog glasa, što se očituje u vokalno zahvalnim skladbama srodne 

glazbene i poetske estetike. Doktorski rad se temelji na umjetničkom projektu Stazama ljubavi koji 

se sastoji od osobne vokalno-solističke aktivnosti, javne izvedbe i tonskog snimanja odabranog 

repertoara za sopran i klavir te teorijske i empirijske elaboracije teme. Teorijsko polazište rada 

utemeljeno je na koncepciji polja Pierrea Bourdieua (1977, 1993), prema kojoj se umjetničko 

djelovanje odvija unutar strukturiranog prostora odnosa između autora, institucija, kritike i 

publike, pri čemu ključnu ulogu imaju kulturni i simbolički kapital. U tom se okviru umjetnička 

interpretacija razumijeva kao proces simboličke reaktualizacije, kojim se umjetničko djelo 

ponovno oživljava, kulturno potvrđuje i prenosi u suvremeni glazbeni život. Umjetnički doprinos 

ovoga rada očituje se u autorski oblikovanoj interpretaciji i dramaturškoj kontekstualizaciji 

hrvatske vokalne lirike 20. stoljeća, kroz koju izvedbena praksa postaje sredstvo njezine 

revitalizacije, dokumentiranja i ponovne kulturne vidljivosti u nacionalnom i međunarodnom 

kontekstu.  

 

Ključne riječi: vokalna lirika; umjetnička interpetacija; solo pjesma; pjevanje; kulturni kapital. 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

SUMMARY 

 

The research selection of the compositional vocal oeuvre of Ivana Lang, Božidar Kunc, and Antun 

Dobronić as the subject of this research is motivated by the observed insufficient representation of 

their works in public performance practice. These composers, born approximately thirty years 

apart (Dobronić 1878, Kunc 1903, Lang 1912), were active as contemporaries of significantly 

more frequently performed figures of Croatian vocal lyric, such as Josip Hatze, Dora Pejačević, 

Ivo Lhotka-Kalinski and Blagoje Bersa. Nevertheless, Lang, Kunc and Dobronić demonstrated an 

exceptional command of the art song repertoire as well as of the technical and interpretative 

capacities of the human voice, which is evident in their singer-friendly compositions characterized 

by related musical and poetic aesthetics. The doctoral thesis is grounded in the artistic project 

Stazama ljubavi comprising author’s personal vocal solo performance practice and recording of 

the selected repertoire for soprano and piano, as well as a theoretical and empirical elaboration of 

the topic. The theoretical starting point of the thesis is based on Pierre Bourdieu’s concept of the 

field (1977, 1993), according to which artistic activity takes place within a structured space of 

relationships among authors, institutions, criticism, and audiences, with cultural and symbolic 

capital playing a central role. Within this framework, artistic interpretation is understood as a 

process of symbolic re-actualization through which a work of art is revived, culturally validated, 

and transmitted into contemporary musical life. The artistic contribution of this research is 

reflected in an authored interpretation and dramaturgical contextualization of the twentieth-century 

Croatian vocal lyric, whereby performance practice becomes a means of its revitalization, 

documentation, and renewed cultural visibility in both national and international contexts. 

 

Keywords: vocal lyrici; artistic interpretation; Art song; singing; cultural capital. 

 

 

 

 



  

SADRŽAJ 

 

1. UVOD ......................................................................................................................................... 1 

2. VOKALNA LIRIKA KAO GLAZBENO-POETSKI I IZVEDBENI FENOMEN ............ 7 

2.1. Solo pjesma - definiranje pojma .......................................................................................... 7 

2.2. Razvoj umjetničke solo pjesme - europski i hrvatski kontekst ............................................ 9 

2.3. Poetika vokalne lirike - odnos teksta i glazbe, dramaturgija izraza ................................... 19 

3. UMJETNIČKA INTERPRETACIJA SOLO PJESME ...................................................... 23 

3.1. Jedinstvo glazbe i teksta kao temelj interpretacije ............................................................. 25 

3.2. Imaginacija u umjetničkoj interpretaciji solo pjesme ........................................................ 32 

3.3. Izvedba kao čin interpretacije vs. tehničke reprodukcije ................................................... 39 

3.4. Vokalno - tehnički preduvjeti za ostvarenje umjetničke interpretacije .............................. 47 

3.5. Odnos s publikom kao nezaobilazna komponenta interpretacije ....................................... 54 

3.6. Suradnja pjevača i pijanista ................................................................................................ 59 

4. SKLADATELJI I POETIKA HRVATSKE VOKALNE LIRIKE 20. STOLJEĆA ........ 62 

4.1. Ivana Lang – život i umjetničko djelovanje ....................................................................... 62 

4.1.1. Vokalna lirika Ivane Lang ........................................................................................... 69 

4.2. Božidar Kunc - život i umjetničko djelovanje ................................................................... 73 

4.2.1.Vokalna lirika Božidara Kunca .................................................................................... 75 

4.3. Antun Dobronić - život i umjetničko djelovanje................................................................ 80 

4.3.1. Vokalna lirika Antuna Dobronića ............................................................................... 82 

5. METODOLOŠKI PRISTUP UMJETNIČKOM PROJEKTU........................................... 87 

5.1. Umjetnička praksa i umjetničko istraživanje ..................................................................... 87 

5.2. Ciljevi i hipoteze istraživanja ............................................................................................. 90 

5.3. Metode istraživanja ............................................................................................................ 92 

5.4. Opis umjetničkog projekta Stazama ljubavi ...................................................................... 94 

6. METODOLOŠKI PRISTUP ANALIZI PJESAMA OBUHVAĆENIH UMJETNIČKIM 

PROJEKTOM „STAZAMA LJUBAVI“ ............................................................................... 101 

6.1. Ivana Lang ........................................................................................................................ 102 

6.2. Božidar Kunc ................................................................................................................... 111 

6.3. Antun Dobronić ................................................................................................................ 118 

6.4. Intepretacijski izazovi ...................................................................................................... 123 



  

6.5. Pregled zastupljenosti odabranih djela u medijskom i koncertnom izvođenju ................ 125 

7. ZAKLJUČAK ........................................................................................................................ 131 

8. LITERATURA ...................................................................................................................... 137 

9. PRILOZI ................................................................................................................................ 143 

IVANA LANG ........................................................................................................................ 143 

ANTUN DOBRONIĆ ............................................................................................................. 148 

BOŽIDAR KUNC ................................................................................................................... 150 

10. POPIS SLIKA ..................................................................................................................... 157 

11. POPIS TABLICA ................................................................................................................ 158 

12. POPIS PRILOGA ............................................................................................................... 159 

13. ŽIVOTOPIS ........................................................................................................................ 160 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 1 

1. UVOD 

 

  „Auch kleine Dinge können uns entzücken, auch kleine Dinge können teuer sein.“1 

        Italienisches Liederbuch, ital. Voklslied /  

Paul Heyse (Hugo Wolf)  

 

Solo pjesma (Lied / umjetnička popijevka) u europskoj glazbi oblikuje se tijekom 19. stoljeća kao 

intimna, ali estetski ambiciozna vokalno-instrumentalna vrsta. U hrvatskom kontekstu ista se 

tradicija razvija od romantizma prema modernizmu i najjasnije se očituje u vokalnoj lirici autora 

kao što su Hatze, Lhotka - Kalinski i Bersa, uz niz danas rjeđe izvođenih opusa  (Kos, 2006: 25). 

Vokalna lirika u ovom radu odnosi se na umjetnička glazbena djela u kojoj je glas glavni nositelji 

izraza, a tekst (stihovi, pjesnički sadržaj) intergralni dio izvedbe. Obično uključuje solo pjesme za 

glas sa klavirom ili orkestrom. U hrvatskoj glazbenoj tradiciji pojam vokalne lirike ustalio kao 

naziv koji obuhvaća autorske solo pjesme, ponajprije skladatelja 19. i 20. stoljeća, često utemeljene 

na domaćoj ili stranoj poeziji. Kad se govori o vokalnoj lirici ističe se lirski, emotivno izražajn 

karakter skladbi koji povezuju poeziju i pjevanje. Vokalni opusi Ivane Lang, Božidara Kunca i 

Antuna Dobronića sustavno su podzastupljeni u javnim izvedbama, diskografiji i sekundarnoj 

literaturi. Primjerice o podzastupljenosti vokalnog repertoara govori i Mihalić (2023: 38): „Ivana 

Lang jedna je od rijetkih skladateljica u hrvatskoj glazbenoj prošlosti čiji opus nije kontinuirano 

zastupljen ni u repertoarnom smislu ni u kontekstu istraživačkih pitanja koja bi dovela do 

relevantnih spoznaja o značenju njezina djelovanja u povijesno glazbenom aspektu naše sredine 

tijekom 20. stoljeća.“ Posljedično, njihova estetska i izvedbena vrijednost ostaje nedovoljno 

prepoznata u nacionalnom i međunarodnom izboru najzastupljenijih i najčešće izvođenih i 

općeprihvaćenih solo pjesama vokalne lirike. Polazeći od navedenih uvida, ovaj rad usmjerava se 

na analizu i kontekstualizaciju njihova vokalnog opusa s ciljem da se (1) opišu stilske, vokalno - 

tehničke i interpretativne značajke solo pjesama, (2) nadopune postojeće spoznaje o njihovu 

doprinosu i mjestu u razvoju hrvatske vokalne lirike u odnosu na istodobne, češće izvođene autore 

te (3) iz interpretativne perspektive prezentiraju mogućnosti njihove revitalizacije u suvremenoj 

koncertnoj praksi. 

 
1 „I male stvari nas mogu očarati i male stvari imaju veliku vrijednost.“ (Prijevod: Anja Papa Peranović) 



 

 2 

 

Poticaj za istraživanje skladateljskog vokalnog opusa Ivane Lang, Božidara Kunca i Antuna 

Dobronića počiva na uočenom nedostatku njihove repertoarne zastupljenosti u javnim izvedbama. 

Riječ je o autorima rođenima unutar razdoblja od približno trideset godina (Dobronić, 1878, Kunc, 

1903, Lang, 1912), koji su djelovali kao suvremenici znatno izvođenijih skladatelja hrvatske 

vokalne lirike, poput Josipa Hatzea, Dore Pejačević, Blagoja Berse i drugih. Unatoč toj 

repertoarnoj neravnoteži, autori suvremenici, primjerice Kunc, pokazali su temeljito poznavanje 

tradicije solo pjesama te u skladateljskom i izvođačkom smislu, tehničkih i interpretativnih 

mogućnosti ljudskog glasa, što im je omogućilo stvaranje vokalno „ugodnih” skladbi usporedive 

glazbene i poetske estetike (Kos, 2010). 

 

Ova je tema važna s više aspekata. Istraživanje vokalnog stvaralaštva Ivane Lang, Božidara Kunca 

i Antuna Dobronića važno je jer nadopunjuje manjak dosadašnjih istraživanja. Njihova djela, iako 

umjetnički vrijedna i izvedbeno značajna, rjeđe su sustavno analizirana i rjeđe se uključuju u 

standardne repertoarne ili povijesne prikaze hrvatske glazbene baštine. Time se otvara prostor za 

kritičko preispitivanje procesa oblikovanja repertoara hrvatske vokalne lirike u odnosu na češće 

izvođene autore (npr. Hatzea, Pejačević, Bersu) te za preciznije opisivanje stilskih, formalnih i 

izvedbenih obilježja u lokalnom kontekstu u odnosu na europsku tradiciju skladanja solo pjesama. 

Metodološki se u radu kombinira analiza partiturnog teksta, izvedbenih praksi i recepcije, čime se 

doprinosi i muzikološkom i izvedbeno-studijskom polju. S profesionalnog motrišta, tema ima 

jasan repertoarni potencijal, budući da otvara i oživljava korpus solo pjesama i ciklusa koji 

doprinose vokalno-tehničkom i interpretativnom razvoju pjevača i pijanista te obogaćuju 

mogućnosti oblikovanja koncertnih programa. Nadalje, rezultati istraživanja i umjetničke prakse 

pružit će podlogu za pedagošku primjenu uvidom u uočene vokalno - tehničke i interpretativne 

zahtjeve, kao što su način intoniranja, artikuliranja i interpretiranja teksta, analiza klavirskog sloga 

i potaknuti pripravu kritičkih izdanja, izradu stručnih bilješki za interpretaciju i 

studijskih/koncertnih snimaka. Rezultati se mogu upotrijebiti i u svrhu proširivanja umjetničkog 

repertoara. Doprinos umjetničkog istraživanja očituje se u novim spoznajama u umjetničkom, 

teorijskom i aplikativnom segmentu, a njegova se društvena važnost ogleda u valorizaciji 

nacionalne glazbene baštine i povećanju njezine vidljivosti u javnom prostoru. Umjetnički 



 

 3 

doprinos istraživanja sastoji se u revitalizaciji relativno zanemarenog opusa skladatelja Ivane 

Lang, Božidara Kunca i Antuna Dobronića putem stvaranja originalnih glazbenih izvedbi skladbi 

za sopran i klavir u koncertnom i digitalnom audio izdanju. Teorijski dio istraživanja donosi nova 

saznanja o značaju njihova opusa u kontekstu hrvatske vokalne lirike 20. stoljeća te ukazuje na 

moguće modele revitalizacije i interpretacije primjenjive kod rjeđe izvođenih djela. U 

aplikativnom smislu, rezultati istraživanja pridonijet će učestalijoj izvedbi ovih vrijednih djela 

hrvatske kulturne baštine kroz stvaranje i objavljivanje audio zapisa. Otvaranjem prostora manje 

izvođenim autorima i njihovu opusu doprinosi se pluralnosti i inkluzivnosti kulturne ponude, 

obogaćuje se iskustvo publike i potiče edukativna uloga koncertnih programa. Na razini kulturne 

politike, istraživanje generira utemeljene argumente za institucionalnu potporu daljnjim 

izvedbama, snimanjima i istraživačkim projektima posvećenima hrvatskoj vokalnoj lirici. 

Teorijska polazišta rada temelje se na teoriji polja Pierrea Bourdieua (Bourdieu, 1977), prema 

kojoj umjetničko djelo, kao dio intelektualnog polja, svojim postojanjem posjeduje vrijednost koja 

se akumulira u obliku simboličkog kapitala. U teorijskom dijelu rada definira se koncept teorije 

polja prema Bourdieuu, tumači se polje umjetnosti kao segment intelektualnog polja te 

razgraničuju pojmovi kulturnog i simboličkog kapitala, njihova međusobna pretvorba i 

akumulacija vrijednosti u umjetničkoj praksi. Nadalje, objašnjava se zbog čega je analiza teorije 

polja (Bourdieu, 1977) prikladan temelj za promišljanje umjetničkog djela i prakse. Posebna se 

pozornost posvećuje načinu na koji se simbolička vrijednost „pohranjuje” u djelu i autoru te ulozi 

institucija, kritike, publike i mehanizama kojima se određena djela proglašavaju važnima i 

službeno priznatima, kao i utjecaju povijesno-društvenog konteksta na oblikovanje umjetničke 

vrijednosti. Bourdieuova koncepcija omogućuje sagledavanje umjetničkog stvaralaštva u mreži 

odnosa između autora, institucija, publike i kritike. Ovakav pristup povezuje analitičku i 

interpretativnu dimenziju istraživanja jer pomaže razumjeti načine na koje se simbolička vrijednost 

i kulturna valorizacija odražavaju u recepciji, izvedbi i revitalizaciji vokalnih djela Lang, Kunca i 

Dobronića. 

 

Prema Bourdieuovu modelu vrijednost umjetničkog djela nije zadana niti nepromjenjiva, nego se 

oblikuje kroz procese akumulacije, transformacije i reprodukcije unutar društvene mreže koja čini 

umjetničko polje. Simbolička vrijednost potvrđuje se i obnavlja kroz izvedbu i interpretaciju, kroz 



 

 4 

kritički diskurs i muzikološke analize te kroz institucionalne mehanizme koji određuju položaj 

pojedinog djela ili autora u kulturnoj hijerarhiji. Na taj način umjetničko djelo postaje nositelj 

simboličkog kapitala koji se s vremenom može povećavati, gubiti ili mijenjati, ovisno o kulturnim 

politikama, estetici razdoblja i dinamici recepcije. 

 

U kontekstu umjetničke interpretacije vokalnih djela Ivane Lang, Božidara Kunca i Antuna 

Dobronića, Bourdieuova teorija polja omogućuje uvid u složenost procesa u kojima se vrijednost 

umjetničkog djela neprestano obnavlja i potvrđuje. Interpretacija pritom nije tek izvođački čin, 

nego predstavlja akt simboličke reaktualizacije djela, jer se njegov smisao, značenje i kulturni 

status ponovno prizivaju u sadašnjosti. Svaka izvedba uspostavlja ili mijenja simbolički kapital 

određenog opusa, budući da način interpretacije, estetski izbori i kontekst izvedbe utječu na to 

kako se djelo pozicionira unutar suvremenog repertoara i glazbene tradicije. Izvođač tako postaje 

aktivni sudionik procesa legitimiranja i revitalizacije djela, pridonoseći njegovoj vidljivosti, 

recepciji i statusu u kulturnom polju. Na taj se način izvedba pojavljuje kao ključni mehanizam 

kojim se simbolička i estetska vrijednost vokalne lirike Langa, Kunca i Dobronića prenosi, 

transformira i uspostavlja u aktualnom glazbenom životu. Time se pokazuje da je teorijsko 

polazište utemeljeno na Bourdieuovoj koncepciji izravno povezano s analitičkim i interpretativnim 

ciljevima rada, jer omogućuje razumijevanje umjetničke interpretacije kao procesa koji oblikuje, 

a ne samo reproducira, vrijednost i mjesto ovih djela u hrvatskoj glazbenoj kulturi. 

 

Simbolička reaktualizacija djela označava proces u kojem se vrijednost umjetničkog djela ponovno 

aktivira, osvježava i potvrđuje svaki put kada se ono izvede, interpretira ili nanovo tumači. Djelo 

tako ne postoji samo kao notni zapis, nego kao dinamičan kulturni objekt čija se simbolička 

vrijednost, ugled, značenje i kulturna važnost, neprestano obnavlja u suvremenim izvedbama i 

recepcijskim kontekstima. Simbolička reaktualizacija odnosi se upravo na taj proces u kojem djelo 

stječe novu vidljivost i značenje unutar kulturnog polja, dok se njegov status i interpretativni 

potencijali ugrađuju u aktualne estetske i kulturne prakse. Reaktualizacija podrazumijeva ponovno 

dovođenje djela u sadašnji trenutak i vraćanje njegove umjetničke prisutnosti u kulturni opticaj, 

čime se obnavlja njegova važnost, jača položaj u repertoaru i potvrđuje ili mijenja način na koji ga 



 

 5 

razumijevamo. Time se djelu pridodaje nova simbolička vrijednost koja nadilazi ono što je 

zapisano u notnom tekstu. 

 

Ovaj je proces osobito značajan u slučaju vokalne lirike Ivane Lang, Božidara Kunca i Antuna 

Dobronića, čija se djela ne nalaze trajno u središtu koncertnih programa. Kada suvremeni izvođači 

ponovno posegnu za njihovim opusom, analiziraju ga, pripremaju i interpretiraju u današnjem 

izvedbenom kontekstu, oni doprinose njegovu ponovnom ulasku u fokus kulturne pažnje. Time se 

simbolički kapital ovih djela povećava, jer se njihov status u hrvatskoj glazbenoj tradiciji afirmira 

kroz aktualnu izvedbu i recepciju.  

 

Uobičajene i utjelovljene osobne prakse nije moguće odvojiti od društvenih obrazaca. One čine 

„kulturni kapital“ u kojem su važni i vidljivi i nevidljivi elementi kojeg čine informacije, 

obrazovanje, percepcije i praktičan rad. Pojam „kapital“ označava stjecanje i posjedovanje dobara 

koja predstavljaju vrijednost i u koja vrijedi ulagati. Isto vrijedi i za kulturni kapital koji se prenosi 

i akumulira kroz generacije. Vrijednost kulturnog kapitala ne ovisi o području u kojem nastaje već 

i o institucionalnom i društvenom kontekstu njegovog nastanka i razvoja. Jedna od razina 

kulturnog kapitala je „utjelovljeni kulturni kapital“, koji se odnosi na kulturne prakse i obrasce. U 

domeni umjetničke prakse, to su umjetnička znanja, stvaralačke sposobnosti, tumačenja 

vrijednosti, sklonosti pojedinaca i zajednice ka umjetničkoj produkciji i izričaju (Barrett, Bolt, 

2007: 8) (Barrett, 2007). Umjetničko istraživanje jest istraživanje umjetničke prakse u izvedbi 

djela koja čine kulturni kapital.  Uzor istraživanja u umjetnosti može se pronaći u  radovima autora 

(Geertz, 1973), (Fast, 2020), (Frayling, 1993), (Kirkkopelto, 2015), (Kershaw, 2009), (Nelson,  

2013),  i (Savin-Baden i Wimpenny, 2014). 

 

Nastavno na teorijska razmatranja u ovom će se istraživanju obraditi djela koja čine kulturni kapital 

hrvatskog skladateljstva i hrvatske vokalne lirike 20. stoljeća. Odabrana djela skladatelja Ivane 

Lang, Božidara Kunca i Antuna Dobronića su odraz duha vremena u kojem su nastala i dio su 

hrvatske glazbene baštine. Glazbeni opus navedenih hrvatskih skladatelja je opsežan i raznovrstan. 

Međutim, uvidom u javno dostupne podatke Hrvatskog društva skladatelja, analizirane koncertne 

i natjecateljske programe kao i tonske zapise nameće se zaključak da su vokalna djela navedenih 



 

 6 

skladatelja rjeđe izvođena od njihovih suvremenika. Primjetno je da poneke skladbe iz popisa 

autorskih radova uopće nisu izvođene i rijetko su (gotovo uopće nisu) tonski zabilježene. Postavlja 

se pitanje koji su razlozi za rijetko izvođenje navedenih djela unatoč njihovoj očitoj umjetničkoj i 

kulturnoj vrijednosti.  

 

U umjetničkom radu vokalnih solista, snimke glazbenih djela vrijedna su umjetnička sredstva rada 

koja pružaju ne samo mogućnost za vježbanje i stjecanje fizioloških vokalnih znanja već potiču i 

otvaraju mogućnost za iskustveno stjecanja vokalnog znanja i slušanje. Ovakva interakcija 

zapisom jest „kinestetičko slušanje“ i ima za cilj razumijevanje i učenje vokalne tehnike i pjevanja 

kroz prešutno i praktično, inkorporiranjem glazbenih i vokalnih elemenata sa snimaka u tijelo 

stvarajući nove obrasce djelovanja (Taylor, 2013).  Snimke, osim što predstavljaju materijalizaciju 

glazbene izvedbe, predstavljaju dobar model pri komparativnom pristupu djelu, korekcijama i 

učenju. Budući da je ustanovljeno da za većinu djela odabranih skladatelja nisu načinjene snimke, 

vokalni solisti ih nemaju prilike slušati u svrhu „kinestetičkog slušanja“ te audio usporedbom 

izvedbi donijeti zaključke o njihovom izvedbenom potencijalu. Stoga će se kao umjetnički dio 

rada predložiti audio model prema kojem se ta djela mogu izvoditi.  

 

Polazeći od teorijskog sagledavanja vokalne lirike i umjetničke interpretacije solo pjesme, rad se 

u nastavku usmjerava na analizu poetike i vokalne lirike odabranih hrvatskih skladatelja 20. 

stoljeća te na umjetnički projekt koji kroz izvedbenu praksu i analizu interpretacijskih izazova 

nastoji pridonijeti suvremenoj valorizaciji i revitalizaciji toga repertoara. 

 

 



 

 7 

2. VOKALNA LIRIKA KAO GLAZBENO-POETSKI I IZVEDBENI FENOMEN 

2.1. Solo pjesma - definiranje pojma  

 

U nastojanju definiranja pojma solo pjesme u znanstvenoj i stručnoj literaturi nailazi se na 

neujednačenu uporabu i to zbog različitih pojmovnih određenja i preklapanja termina (umjetničke) 

popijevke, solo pjesme, pjesme ili Lieda (Balić, 2016: 119). U hrvatskoj glazbenoj znanosti ovaj 

je pojam bio uobičajeniji i određeniji u prvoj polovici 20. stoljeća. Tako se popijevka (njem. das 

Lied) definira kao „pjesmu zajedno sa svojom melodijom” (Širola, 1940: 8-9, prema Balić, 2016: 

119). Bratoljub Klaić opisuje Lied kao „pučku pjesmu, pjesmicu, popijevku” (Klaić, 2004: 804), 

čime se potvrđuje široka, nedovoljno precizna uporabu ovog termina. Neujednačenost 

terminologije prisutna je i kod Josipa Andreisa, koji u svojim historiografskim radovima često 

sinonimno rabi nazive popijevka i pjesma (Andreis, 1944; 1979; 1989, prema Balić, 2016: 119). 

Lovro Županović uvodi termin samopjev (Županović, 1968: 91-124), no on ostaje arhaičan i 

nedovoljno ustaljen (Balić, 2016: 119, bilješka 6). Leksikografski izvori pak popijevku određuju 

kao „lirsku pjesmu jednostavne melodije za jedan ili dva glasa, uz pratnju” (Šonje, 2000: 887; 

Anić, 2004, 8: 141, prema Balić, 2016: 119). Von Wilpert definira Lied u okviru njemačke 

umjetnosti na sljedeći način: 

 

 „Lied predstavlja najjednostavniji i najvažniji oblik lirike te najčišći i najneposredniji izraz 

ljudskog osjećaja u njegovoj povezanosti s prirodom. Lied prožima ritam i melodija 

odgovarajućeg raspoloženja, bitno je povezan s glazbom i teži uglazbljivanju“ (Von Wilpert, 1979: 

459–461). 

 

Prema formalno - analitičkom određenju, popijevka se definira kao strofična pjesma jednakog 

broja stihova i slogova (Gurlitt, 1996: 522, prema Balić, 2016: 120), povezana s povijesnim i 

pojmovnim jedinstvom teksta i napjeva, odnosno poezije i glazbe (Danuser, 2004: 15, prema Balić, 

2016: 120), estetski jednostavna, kratka, popularna, lako razumljiva i naivna (Danuser, 2004: 13, 

prema Balić, 2016: 120), sveobuhvatna jer uključuje različite glazbene prakse i to pučko 

stvaralaštvo, građanske skladbe u duhu pučkog izraza, prerade napjeva te individualna umjetnička 

ostvarenja (Stockmann, 1997: 417–422, prema Balić, 2016: 120), namijenjena različitim 



 

 8 

izvođačkim sastavima, od solista i zborova do različitih ansambala, s instrumentalnom pratnjom 

ili bez nje (Balić, 2016: 120), uvijek povezana s kulturno - političkom funkcijom, od Herderova 

tumačenja popijevke kao temelja nacionalne kulture do suvremenog predstavljanja društvenih 

skupina (Balić, 2016: 120).  Za razliku od pojma pjesma, koji se može odnositi samo na stihove, 

popijevka uvijek uključuje i glazbeni aspekt (Balić, 2016: 124). Glazbeno oblikovanje pjesama 

nerijetko premašuje estetske okvire popijevke. Pjesme popularne glazbe, iako često koriste 

elemente ili napjeve koji pripadaju popijevkama, ne mogu se poistovjetiti s tim pojmom (Balić, 

2016: 120–124). Popijevka se može kretati od najjednostavnijih napjeva do složenih 

prokomponiranih skladbi (Schmierer, 2001: 85–86, prema Balić, 2016: 120). Popijevku određuje 

ne samo melodija, već i njezina boja zvuka, koja ovisi o glasu ili instrumentu, karakteristikama 

tona te akustičko - artikulacijskim svojstvima jezika, dijalekta ili sociolekta (Balić, 2016: 122). Na 

taj način uspostavlja se poveznica između jezika i glazbe kao zajedničke materije u oblikovanju 

popijevke (Balić, 2016: 132). Popijevka zauzima središnje mjesto u komunikaciji između različitih 

glazbenih praksi - umjetničkog, kućnog, narodnog i popularnog muziciranja (Balić, 2016: 163).  

Osim toga, popijevka je imala važnu identitetsku funkciju, pridonoseći oblikovanju nacionalne i 

lokalne samosvijesti, što se može usporediti s razvojem njemačkog Lieda u 19. stoljeću 

(Brinkmann, 2004; Stockmann, 1997, prema Balić, 2016: 163). Upravo zbog te širine korištenja 

pojma, autorica Koraljka Kos u monografiji Hrvatska umjetnička popijevka (2014) izbjegava 

određivanje popijevke kao posebne glazbene vrste. Umjesto toga, naglašava da je za njezino 

razumijevanje dostatna „preobrazba popijevke u umjetničku vrstu”, kakvu je ostvario Franz 

Schubert (Kos, 2014: 15). Posljedica terminološke i pojmovne nepreciznosti jest nejasno 

razgraničenje pojmova, što otežava sustavno proučavanje solo pjesme i praćenje u muzikološkoj i 

historiografskoj literaturi.  

 

Solo pjesma (Lied, umjetnička popijevka) se, prema Kos (ibid.), u hrvatskoj praksi 19. stoljeća 

definira kroz nekoliko međusobno povezanih obilježja. Prvo, riječ je o vrsti koja iz rubnog 

položaja prerasta u središnju glazbenu vrstu, s ciljem da se artikulira novo estetičko poimanje 

glazbe: Lied u Hrvatskoj „iskoračuje iz dotad rubne pozicije među središnje glazbene vrste“ i 

postaje nositelj novih estetičkih poimanja. Drugo, klavirska dionica prestaje biti shematska 

potpora vokalu te postaje individualizirani, semantički nosiv i dramaturški aktivan dionik jer 



 

 9 

sudjeluje u tumačenju teksta i koheziji cjeline, ponekad preuzima i dramski naboj. Autorica 

naglašava da Lisinski u svojim solo pjesmama daje klavirskom dijelu individualni pečat i važnu 

ulogu u tumačenju teksta, za razliku od dotadašnje shematizirane potpore. Treće, opisuje se 

prijelaz od jednostavnog strofnog oblika preko variranih oblika i trodijelnosti sve do 

prokomponirane forme, osobito u baladama, pri čemu se spajaju dramaturgija uloga i precizno 

oblikovanje zvučne teksture i harmonije tako da svaka nota, akord i pratnja smisleno podupiru 

tekst i melodiju. Četvrto, jezik i deklamacija djeluju kao konstitutivni čimbenici tvoreći „uzornu 

glazbenu deklamaciju hrvatskoga jezika”, a postupno se svladavaju početne napetosti u odnosu 

teksta i glazbe, osobito u metričko-ritamskom usklađivanju strukture stiha i vokalne fraze (Kos, 

2006: 33–36). Kos solo pjesmu definira kao vokalno-instrumentalnu vrstu (za glas i klavir) koja 

polazi od pjevne strofne tradicije, a kulminira u autonomnoj umjetničkoj solo pjesmi oslonjenoj 

na suradničku ulogu klavira, nijansiranu deklamaciju jezika te elastičan oblikovni raspon između 

strofe i prokomponiranosti koja stječe status središnje vrste 19. stoljeća u hrvatskoj glazbi (Kos, 

2006: 31–39). Uzimajući u obzir navedene terminološke razlike u ovom se istraživanju u smislu 

umjetničke pjesme (Lied) koristi sustavno termin solo pjesma.  

 

2.2. Razvoj umjetničke solo pjesme - europski i hrvatski kontekst 

 

Proučavanje povijesnog razvoja pojedine glazbene vrste u određenom nacionalnom okviru 

predstavlja izazov budući da je pri interpretaciji nužno promatrati širi europski kontekst u kojemu 

se ta vrsta razvija, a istodobno prepoznati njezine specifične značajke koje proizlaze iz okolnosti 

nacionalne i regionalne kulture. U kontekstu europske glazbene povijesti, Lied zauzima 

jedinstveno mjesto kao umjetnička pojava koji sintetizira poetski, glazbeni i estetski izraz. Iako se 

u širem smislu pojam Lied pojavljuje još u srednjovjekovnim i renesansnim tradicijama poput 

Minnesanga i Meistergesanga, tek se u osamnaestom i devetnaestom stoljeću oblikuje njegova 

specifična umjetnička dimenzija. Povijesni razvoj Lieda prema Von Wilpertu  (1979) započinje u 

ranom srednjem vijeku kroz rane crkvene pjesme, marijanske pjesme obilježene jednakom 

strofnom formom i stalnim oblikom melodije s ponavljanjem te jednostavnošću izraza. Od 1150. 

godine razvoj u književnosti kreće od primitivne zajedničke plesne, radne, pogrebne ili ljubavne 

pjesme prema strofnoj lirici (Minnesang). U vagantskim pjesmama 13. i 14. stoljeća (Carmina 



 

 10 

burana) pojavljuje se istinski doživljaj ljubavne i pjesme posvećene prirodi. U Austriji se 

istovremeno razvijaju duhovne pjesme, primjerice Melker Marien-Lied. Unatoč svojoj pjevnosti, 

dvorski Minnesang ne izražava osobni, nego idealizirani doživljaj ljubavi. U njemu prevladava 

ljubavna i dnevna pjesma, koja je obogaćena narodnim tonovima, a kasnije se razvija u seosko-

poetsku liriku. U kasnom 15. i 16. stoljeću uz strogu shemu i pravila majstorskog pjevanja 

pojavljuje se niz obnovljenih narodnih pjesama. Njihov se razvoj prekida u 17. stoljeću, kada ih 

zamjenjuje strogi i racionalni oblik društvene pjesme, primjerice villanella. U razdoblju baroka 

pjesma postaje raznovrsnija: s jedne strane nastavlja se tradicija ranijih, jednostavnijih oblika, a s 

druge se razvija sve izraženija težnja prema osobnom i individualnom izrazu. U formiranju 

estetskog pojma solo pjesme, 18. stoljeće je bilo ključno. U tom razdoblju Lied odražava ideju 

„plemenite jednostavnosti” i „prirodne pjevnosti”, karakteristične za estetski ideal klasicizma. 

Lied u 18. stoljeću tako postaje most između racionalističkog izraza prosvjetiteljstva i emocionalne 

subjektivnosti romantizma. U romantizmu solo pjesma doživljava snažan procvat, postajući jedno 

od središnjih izražajnih sredstava glazbenika toga doba (Günther, 2016: 10-11). 

Dok prosvjetiteljski skladatelji teže jasnoj formi i didaktičkoj funkciji teksta, romantičari 

preuzimaju te formalne okvire i ispunjavaju ih novim emocionalnim sadržajem. U razdoblju 

romantizma, osobito u 19. stoljeću, solo pjesma se počinje afirmirati i oblikovati kao samostalna 

umjetnička forma.  Herderova ideja Volkslieda, jednostavne narodne pjesme kao izvornog izraza 

duha naroda, postaje presudan kulturni okvir koji oblikuje ideal „autentične” pjesme i istodobno 

utječe na stilsku orijentaciju skladatelja 19. stoljeća (Brown, 2004: 19; Parsons, 2004: 44). U toj 

se paradigmi Lied razvija kao forma između individualnog i kolektivnog: osobni glas postaje glas 

univerzalnog osjećaja, a subjektivna emocija poprima estetski i društveni status. Parsons pokazuje 

da Lied nije samo produkt skladateljske poetike, nego i društveno oblikovana vrsta, formirana 

unutar kulturnog polja koje uključuje izdavaštvo, salonsku kulturu i nove oblike javne izvedbe 

(Parsons, 2004: 48–52). Ovaj rani i klasični razvoj Lieda kulminira u stvaralaštvu Franza 

Schuberta, čije pjesme sintetiziraju sve prethodne tradicije, formalnu jasnoću, poetsku osjetljivost 

i glazbenu inventivnost. Schubert je imao ključnu ulogu u oblikovanju solo pjesme kao ozbiljne 

forme s estetskom vrijednošću dok se u razdobljima prije njegova djelovanja ta vrsta uglavnom 

smatrala pomoćnom tehnički zahtjevnom formom. Parsons pritom revidira tradicionalni stav da je 

Lied prije Schuberta bio trivijalan ili ograničen. Naprotiv, skladatelji poput Carla Philippa 



 

 11 

Emanuela Bacha, Johanna Friedricha Reichardta i Carla Loewea postavljaju temelje za kasniju 

sintezu glasa i klavira, razvijajući jasnu melodijsku liniju, strofnu strukturu i transparentnu 

harmoniju (Parsons, 2004: 36–40). Schubert postavlja temelj kasnijem poimanju Lieda kao 

„mikrokozmosa” glazbenog i poetskog izraza, u kojem je svaki detalj usmjeren prema jedinstvenoj 

emocionalnoj slici. Günther tvrdi da je Schubert središnja točka Lieda kao vrste, estetski ideal 

(intimnost, poetska dubina, uravnotežen odnos teksta i tona) i simbol kulture njemačke umjetničke 

pjesme (2016: 10–11). Međutim, Parsons ističe da razumijevanje Lieda ne smije završiti 

Schubertom i da su upravo promjene koje su uslijedile, kod Schumanna, Brahmsa, Wolfa i kasnije 

Straussa, pokazale kako je ta vrsta postala trajno mjesto estetske refleksije i transformacije 

(Parsons, 2004: 59–63).  

 

Prema Kos, povijesni razvoj solo pjesme kao umjetnički samostalne vrste svoj uzlet doživljava u 

vokalnom stvaralaštvu skladatelja Franza Schuberta, koji tijekom 19. stoljeća oblikuje temeljne 

smjernice kasnijih europskih i nacionalnih stilskih usmjerenja. Njemačka tradicija Lieda zadržava 

orijentaciju prema zatvorenim formama i pjevnim vokalnim dionicama, što se očituje u djelima 

skladatelja Mendelssohna, Schumanna i Brahmsa. U drugim europskim državama manifestira se 

kroz različite glazbene posebnosti. Tako se u Italiji njeguje tradicija kantabilne solo pjesme dok 

su na drugom kraju Europe skladatelji Bartók i Kodály uzdigli obrade narodnih pjesama na razinu 

umjetničke pjesme. Za razliku od toga, skladatelji sjevernonjemačke škole poput Liszta, Wagnera 

i Wolfa okreću se izražajnim tehnikama koje uključuju „tonsko slikanje, psihološku 

karakterizaciju i intenziviranje dramatskih napetosti, ugrađujući često deklamatorno zasnovanu 

vokalnu dionicu u razrađeni klavirski dio“  (Kos, 2014: 59). 

 

James Parsons ističe kako se povijest Lieda ne može svesti isključivo na tzv. „zlatno doba” 19. 

stoljeća, već je potrebno razumjeti njegove korijene u kulturnim, društvenim i estetskim procesima 

osamnaestog stoljeća te kasnije transformacije u modernističkom kontekstu (Parsons 2004: 3–5). 

Jane K. Brown naglašava središnju ulogu poezije u genezi Lieda, ali odbacuje pojednostavljeno 

shvaćanje prema kojem se glazbeni razvoj mehanički nadovezuje na književni. Umjesto toga, 

autorica Lied tumači kao kulturni fenomen koji istodobno odražava promjene u poetskoj estetici, 

društvenoj ulozi umjetnosti i načinu izvođenja. U tom smislu, Lied je proizvod susreta između 



 

 12 

literarnog i glazbenog diskursa, između „glasa pjesnika” i „glasa skladatelja” (Brown, 2004: 13). 

Prema Brown, Goetheova poezija zauzima ključno mjesto u razvoju Lieda jer objedinjuje 

filozofske i estetske tendencije njemačkog prosvjetiteljstva i ranog romantizma. Goethe postaje 

paradigmatski autor za skladatelje 19. stoljeća upravo zato što njegovi tekstovi nude otvorenu 

strukturu interpretacije, dovoljno formalno jasnu, a istodobno emocionalno višeznačnu da potiče 

različite skladateljske pristupe. Analiza Texte deutscher Lieder Dietricha Fischer-Dieskaua 

pokazuje da su pjesnici razdoblja 1770.–1870. (osobito Goethe) najčešće uglazbljivani autori u 

repertoaru Lieda (Brown, 2004: 17). Ta činjenica svjedoči o trajnoj konkurenciji i dijalogu između 

različitih skladateljskih generacija koje su, kroz uglazbljivanje istih tekstova, oblikovale vlastiti 

umjetnički identitet u odnosu na tradiciju. Brown također ukazuje na transformaciju načina 

izvedbe Lieda, od kućnog muziciranja i salonske intime prema profesionalizaciji i koncertnoj 

izvedbi. U tom prijelazu, klavirska dionica prerasta iz puke harmonijske podrške u ravnopravnu 

izražajnu dionicu, čime Lied postaje komorna forma dvaju ravnopravnih glasova: vokalnog i 

instrumentalnog (Brown, 2004). 

 

Skladatelji koji su najsnažnije oblikovali tradiciju Lieda bili su Franz Schubert, Robert Schumann, 

Johannes Brahms, Hugo Wolf, Peter Cornelius, Max Reger, Hans Pfitzner i Richard Strauss.  

Osnovni oblik pjesme je jednostavna strofna struktura s rimom. Klasifikacija Lieda prema Von 

Wilpertu (1979) moguća je prema trima kriterijima:  

- prema temi i nositeljima ona može biti povijesna, junačka, društvena, dječja, crkvena i 

staleška;  

- prema sadržaju ona može biti svjetovna ili duhovna;  

- prema nastanku umjetnička ili narodna.  

Stroga razgraničenja nisu moguća zbog uzajamnih utjecaja i preuzimanja. Pri tome se umjetnički 

obrađene narodne pjesme uređuju kao umjetničke, dok se umjetničke mogu kroz dodavanje motiva 

i ponovno vratiti duhu narodne pjesme.  

 

Nadalje, poseban realistički pristup donose djela Modesta Petroviča Musorgskog, koji, pored 

sofisticirane i intonacijski izražajne lirike, promiče solo pjesmu koja poprima obilježja dramske 

scene. Na prijelazu stoljeća „govorne glazbene fleksije u svojoj vokalnoj lirici kondenzira Claude 



 

 13 

Debussy“ (Kos, 2014: 60) spajajući u svojim vokalnim pjesmama glazbu i jezik tako da je pjevanje 

postalo produžetak govora, a glazbeni izraz se oblikovao prema ritmu i intonaciji izgovorene riječi 

(Kos, 2014). 

 

U prvoj polovici 20. stoljeća, razdoblje glazbene moderne obilježili su skladatelji Richard Strauss, 

Arnold Schönberg, Anton Weber i Alban Berg koji stvaraju nove mogućnosti harmonijskog jezika 

prelaskom u atonalitet. Kos navodi glavna obilježja solo pjesme toga razdoblja, ističući sljedeće 

elemente: 

 „raznovrsnost formalnih rješenja, iskorak iz tradicionalnog sastava za glas i klavir prema 

kombinacijama vokalnosti s komornim zvukom, novi odnosi vokalne i instrumentalne dionice, 

povećani rasponi melodike koja je podatljivijeg duktusa, oslobođena stroge periodičnosti, uz 

deklamaciju i ‘stile misto’ između istančanosti kolorita i bitno novijeg odnosa prema 

metroritamskom tijeku - sve to daje popijevci moderne posve novu dimenziju.” (Kos, 2014: 60). 

 

Prema Porteru (Encyclopaedia Britannica, s.v. „Art song“), ruska umjetnička pjesma svoj je 

vrhunac dosegla u 19. i 20. stoljeću, s počecima iz doba Katarine Velike, prema uzoru na francuske 

romanse, zbirke u narodnom stilu i egzotične imitacije. Mihail Glinka i Aleksandar Dargomizski 

bili su začetnici vrste, dok su je Cui, Balakirev, Borodin, Musorgski i Rimski-Korsakov proširili 

dodajući joj različita raspoloženja i stilove. Nasuprot tome, skladatelji poput Rubinsteina i 

Čajkovskog više su se oslanjali na zapadnjačku tradiciju. Kasnije su im se pridružili i Grečaninov, 

Rahmanjinov, Stravinski i Prokofjev. Tijekom sovjetskog razdoblja skladatelji su uglavnom 

uglazbljivali sovjetsku i klasičnu rusku poeziju, izbjegavajući radikalne eksperimente.  

 

Nadalje, talijanska tradicija umjetničke solo pjesme započela je u 17. stoljeću monodijama 

Caccinija i Perija, u rasponu od madrigala do arija. Rane pjesme bile su izrazito vokalno 

usredotočene, često su ponavljale glazbu kroz stihove i postupno su se razvile u kantate. Opera je 

dominirala 18. i 19. stoljećem, potiskujući pisanje pjesama sve do početka 20. stoljeća, kada su 

skladatelji poput Respighija i Caselle oživjeli ovaj oblik crpeći inspiraciju iz srednjovjekovnih i 

renesansnih modela. Kasnije su inovirane umjetničke pjesme skladali Castelnuovo-Tedesco, 

Dallapiccola i Petrassi.  



 

 14 

Također, španjolska je umjetnička solo pjesma bila povijesno povezana s kazalištem, osobito 

zarzuelom2 i tonadillom3, s jednostavnim melodijama i minimalističkom pratnjom. Felipe Pedrell 

započeo je ozbiljnu tradiciju umjetničkih pjesama ukorijenjenu u narodnim idiomima, koju su 

kasnije nastavili Granados, Falla, Turina i Mompou.  

 

Slično tome, u srednjoeuropskom i sjevernoeuropskom prostoru umjetnička pjesma oblikovala se 

tijekom 19. i 20. stoljeća unutar različitih nacionalnih tradicija. Norveški skladatelj Edvard Grieg 

spojio je narodni šarm s originalnošću, dok je Sibelius inspiraciju crpio uglavnom iz švedskih 

tekstova, ali im je udahnuo osebujan stil.  Mađarski skladatelji Bartók i Kodály uzdigli su obrade 

narodnih pjesama na razinu umjetničke pjesme, kombinirajući autentične melodije s modernim 

idiomima. U češkim je zemljama nacionalizam u 19. stoljeću nadahnuo djela Smetane, Dvořáka i 

Janáčeka, dok su u Poljskoj Chopin, Moniuszko i Szymanowski povezivali pjesme s domaćom 

poezijom.  

 

Razvoj solo pjesme na geografskom području današnje Hrvatske ima slične tendencije kao i u 

europskim središtima iako je razvoj domaće solo pjesme ograničen u usporedbi s onim u 

europskim središtima. Premda je solo pjevanje uz klavir prisutno u Hrvatskoj, njegov je manjeg 

opsega, a razina umjetničke afirmacije nešto slabija u odnosu na druge glazbene vrste. Ipak, upravo 

se kroz taj oblik jasno odražavaju estetske vrijednosti različitih povijesnih razdoblja i omogućava 

uvid u promjene glazbenog ukusa kroz razdoblja. Istodobno, hrvatski skladatelji koji su stvarali u 

lokalnim okvirima održavali su vezu s europskim glazbenim tokovima i stilskim normama. Svoja 

su djela oblikovali u skladu s glazbenim navikama i razumijevanjem domaće publike, koja je često 

utjecala na umjetnički izbor i način izražavanja (Kos, 2014: 9-11). 

 

 
2 „Zarzuela (španj. [θarθueˈla]) - španjolski oblik glazbeno-scenskoga stvaralaštva koji spaja pjevane i govorne 

dijelove; naziv potječe od kraljevskoga ljetnikovca Palacio de la Zarzuela. Razvila se sredinom 17. stoljeća kao 

dvorska zabava u djelima Pedra Calderóna de la Barce i skladatelja Juana Hidalga (El laurel de Apolo, 1657). 

Zarzuela“. Hrvatska enciklopedija, mrežno izdanje. Leksikografski zavod Miroslav Krleža, 2013. - 2025. 

https://www.enciklopedija.hr/clanak/zarzuela. Pristupljeno 28.10.2025. 
3 „Tonadilla (španj.) - kraća španjolska kantata s vokalnim, zborskim i instrumentalnim dijelovima, popularna u 18. 

stoljeću, osobito zahvaljujući Luisu Misónu. Tonadilla“. Proleksis enciklopedija, mrežno izdanje, Leksikografski 

zavod Miroslav Krleža, https://proleksis.lzmk.hr/48930/. Pristupljeno 28. listopada 2025. 

https://www.enciklopedija.hr/clanak/zarzuela
https://proleksis.lzmk.hr/48930/


 

 15 

Hrvatska umjetnička solo pjesma, kao i mnoge druge europske glazbene forme, potječe iz 

zajedničkog povijesnog okvira. Njezini počeci sežu od srednjovjekovne trubadurske pjesme i 

njemački Minnesang, dok se u vrijeme renesanse razvijala kao Continuo-Lied. Ova je glazbena 

forma tijekom svog dugog povijesnog razvoja, od početne faze kada su nastajale transkripcije 

pjesama za glas i lutnju, zauzimala različite izražajne oblike. Kao primjer navodi se Franjo 

Bosanac, Hrvat iz Bosne, koji je u skladu s estetskim standardima svoga vremena prenio višeglasne 

frottole u oblik prikladan za solo izvedbu s instrumentalnom pratnjom. Tijekom baroka stvaralačka 

aktivnost u toj glazbenoj vrsti bila je ograničena. U tom se razdoblju razvija pobožna monodijska 

pjesma za solo glas uz pratnju orgulja ili lutnje, a značajan doprinos daje Atanazije Jurjević, čije 

su solo pjesmeke, prvenstveno namijenjene crkvenim i kućnim muziciranjima, objavljene u prvoj 

hrvatskoj tiskanoj pjesmarici pod naslovom Pisni za najpoglavitije. Te su skladbe bile oblikovane 

u skladu sa stilom Generalbasslieda, karakterističnim za tadašnju europsku sakralnu glazbu (Kos, 

2014: 9–11). 

 

Prema Kos, jednoznačni napjevi prisutni su i u hrvatskim baroknim pjesmaricama poput 

Pavlinskog zbornika iz 1644. i zbirke Cithara octochorda, koja je imala više izdanja. Iako se radi 

o važnim dokumentima glazbeno-religijskog izraza, njihova je funkcija bila primarno liturgijska 

te su bili namijenjeni jednostavnom pjevanju vjernika uz pratnju orgulja. Budući da se temelje na 

tradiciji gregorijanskog korala i crkvenog napjeva (cantilena), ne može ih se smatrati izravnim 

prethodnicima umjetničke solo pjesme. Ipak, činjenica da su se ti napjevi temeljili na psalmima i 

crkvenim himnama, kao i to što su se čuvali u franjevačkim knjižnicama, upućuje na postojanje 

glazbenih i tekstualnih obrazaca koji su oblikovali kulturnu osnovu iz koje će se kasnije razviti 

svjetovna solo pjesma (Kos, 2014: 9–11). 

 

Začetci hrvatske umjetničke solo pjesme u užem smislu uočavaju se u drugoj polovici 18. stoljeća, 

prvenstveno kroz rane primjere solo pjevanja uz instrumentalnu pratnju. U tom se kontekstu ističe 

stvaralaštvo dubrovačkog skladatelja Luke Sorkočevića, koji je, iako pretežno orijentiran na 

instrumentalne forme, pokazao afinitet prema oblikovanju jednostavnijih vokalno-instrumentalnih 

djela. U njegovim vokalnim skladbama prepoznaju se elementi ranih solo pjesmiki, uključujući 

jednostavne glazbene strukture prilagođene klavirskoj pratnji, s naznakom smjerova koji će 



 

 16 

prevladavati u 19. stoljeću. Osim toga, bitno obilježje ovih skladbi je uključivanje folklorističkih 

elemenata, kao što je to primjerice u skladbi Canzone slava za glas i klavirn (Kos, 2014: 9–11). 

 

Početkom 19. stoljeća u Hrvatskoj se mijenjaju društvene okolnosti muziciranja. Uz plemstvo, 

ulogu preuzima i građanstvo, u kućama se pojavljuju klaviri, a u prvoj polovici 19. stoljeća široko 

je rasprostranjena i gitara. Taj medij kućnog muziciranja pogoduje procvatu pjevanja uz 

instrumentalnu pratnju, zbog čega solo pjesma postaje omiljena i široko pristupačna glazbena vrsta 

(Kos, 2006: 25–30). U tom se kontekstu oblikuje put „od pijevne i popularne strofne pjesmice 

dostupne amaterima” (Kos, 2006: 35) prema umjetničkoj solo pjesmi shvaćenoj kao jedinstveno, 

autonomno glazbeno djelo, a taj se prijelaz u hrvatskoj glazbi intenzivira nakon 1830. godine.  

 

Istovremeno, kada se umjetnička solo pjesma počinje profilirati kao samostalna umjetnička forma, 

ističu se amaterske produkcije jednostavnih napjeva za glas uz klavirsku ili gitarističku pratnju. 

Posebno je zanimljivo stvaralaštvo dubrovačke skladateljice Jelene Pucić-Sorkočević, koje, iako 

pretežno vezano uz kućno muziciranje, označava važan pomak prema osmišljavanju izražajno 

oblikovanih solo pjesama. Šest njezinih sačuvanih solo pjesmama, nastalih oko 1816., ubrajaju se 

među najranije dokumentirane primjere umjetničke vokalne glazbe s instrumentalnom pratnjom u 

Hrvatskoj. Navedene i druge slične nedovoljno istražene skladbe predstavljaju temelje u procesu 

oblikovanja hrvatske umjetničke solo pjesmike, koja će se tijekom 19. stoljeća potvrditi kao 

samostalna i zrela umjetnička vrsta (Kos, 2014: 10). 

 

Kos (2014) nadalje smatra, da je za ozbiljan pristup hrvatskim umjetničkim solo pjesmama ključan 

jezik. To je osobito važno zbog povijesnih okolnosti u kojima se razvijala glazbena kultura 

hrvatskog naroda jer je jezik uvijek odraz šireg političkog, ideološkog i kulturnog konteksta. Jezik 

se u tom razvoju ne promatra samo kao tehnički medij izražavanja, već kao važan čimbenik u 

razumijevanju identiteta i društvenih obilježja glazbe. Oduvijek je pitanje jezika bilo i pitanje 

identiteta. Od najranijih faza stvaranja solo pjesama uz instrumentalnu pratnju, predlošci tekstova 

u hrvatskoj glazbi najčešće su bili na stranim jezicima; u primorskim krajevima bio je to talijanski 

(osobito u renesansnim pjesmama za lutnju i glazbi vezanoj uz gradove na Jadranskoj obali), a u 

kontinentalnoj Hrvatskoj najčešće njemački. Međutim, već u vrijeme baroka primjećuje se 



 

 17 

nastojanje da se tekstovi za skladbe pišu na hrvatskom jeziku, dok se skladanje na hrvatskom jeziku 

intenziviralo u razdoblju narodnog preporoda kada skladatelji sustavno počinju uglazbljivati 

hrvatske stihove. Unatoč početnim poteškoćama poput nepoznavanja metričkih i versifikacijskih 

zakonitosti jezika te nedostatka kvalitetnih pjesničkih predložaka na hrvatskom jeziku, skladatelji 

postupno razvijaju osjećaj za usklađenost riječi i tona. Kos (2014) ističe da značajan napredak u 

ovom smilsu predstavljaju djela Vatroslava Lisinskog, koji je prvi uspio povezati hrvatski jezik s 

glazbenim izričajem i uvesti hrvatski jezik na koncertne pozornice. Zajedno s Ferdom Wiesnerom 

Livadićem, Lisinski je postavio temelje novog smjera u kojem je hrvatski jezik postao ravnopravan 

medij u umjetničkoj glazbi. Iako su skladatelji poput Ivana pl. Zajca još uvijek često posezali za 

talijanskim i njemačkim tekstovima, s vremenom, osobito početkom 20. stoljeća, hrvatski je jezik 

sve više u središtu skladateljskog interesa. U 20. stoljeću hrvatska solo pjesma ne samo da se 

razvija kroz povezivanje s modernim europskim pjesništvom, već istodobno sve dublje istražuje 

vlastiti jezik. Od posebnog je značaja okretanje dijalektnoj poeziji, u kojoj skladatelji otkrivaju 

nove izražajne nijanse unutar hrvatskoga jezika, proširujući granice glazbene interpretacije unutar 

nacionalnog izraza (Kos, 2014: 9-11).   

 

Kod umjetničke solo pjesme se uočava učestala upotreba tekstova dijalektne poezije i folklornih 

elemenata, osobito kod Dragutina Domjanića, Frana Galovića, Ivana Gorana Kovačića i drugih. 

Njihova poezija daje specifičan lokalni ili regionalni kolorit, čime je dodatno učvršćen nacionalni 

karakter glazbenog djela. Kos napominje da skladatelji poput Kunca, Papandopula, Cipre i 

Špoljarića u svojim ciklusima često nude prepoznatljive folklorne motive i glazbeni kolorit koji 

slušatelji povezuju s određenim prostorima. Time se otvara prostor za različita čitanja nacionalnog 

izraza, od ozbiljnog kulturnog poziva do stilizirane estetske refleksije (Kos, 2014: 119-120). 

 

Na razini povijesno - estetskog profila, hrvatska solo pjesma 19. stoljeća pripada sferi 

„romantičkoga klasicizma” gdje se klasična formalna tradicija prožima romantičkim izražajnim 

sredstvima bez radikalnih harmonijskih iskoraka, a skladatelji (F. W. Livadić, V. Lisinski, I. 

Padovec, I. pl. Zajc) vrsti daju prepoznatljivu lirsku fizionomiju (Kos,  2006: 35-36). U tom okviru 

solo pjesma postaje i mjesto kulturnog identiteta. Iako ju je domaća kritika 19. stoljeća često 

procjenjivala kroz ideološki filter „nacionalnog stila”, iz suvremene perspektive ona se očituje kao 



 

 18 

dokaz nacionalnog identiteta na drukčijoj razini od programskih proklamacija preporoda, i to 

upravo kroz rafiniranu vokalno-instrumentalnu poetiku i autonomiju glazbenog djela (Kos 2006: 

38-39). Nakon Prvog svjetskog rata, značajan segment hrvatskog glazbenog stvaralaštva, osobito 

u području umjetničke solo pjesme bio je obilježen tzv. nacionalnim stilom. Kako navodi Kos, 

unutar tadašnjih jugoslavenskih ideoloških okvira taj se stil za većinu hrvatskih skladatelja smatrao 

„hrvatskim nacionalnim stilom“. Njegove značajke moguće je prepoznati ne samo kod autora koje 

tradicionalna historiografija priznaje kao službene predstavnike, već i kod drugih, čiji su doprinosi 

zbog ideoloških razloga tijekom desetljeća neopravdano bili potisnuti ili zanemareni. Kos ističe da 

se pojam nacionalnog stila u europskom kontekstu razvija tijekom 19. stoljeća u duhu 

postromantičarskih stremljenja prema narodnome, arhaičnome i egzotičnome. Navodi, nadalje, da 

je „pri tome za doživljaj nekog glazbenog djela kao nacionalnog presudan njegov izvanglazbeni 

naslov, sadržaj, program, tekst“ (Kos, 2014: 118).  

 

Glazbena sredstva sama po sebi ne omogućuju jasno definiranje nacionalnog stila jer su ona 

oblikovana kroz složene kombinacije koje ne prate nužno čvrste etničke ili teritorijalne granice, 

nego su povezane s promjenjivim društveno-političkim okolnostima. Izražajni elementi mogu 

uključivati specifične intervale i tonske obrasce, kao što su „ povećana sekunda, lidijska kvarta, 

dorska seksta ili pak koloristički rabljena kromatiku i bordunska kvinta.“ (Kos, 2014: 118). Ti se 

postupci u kontekstu nacionalnog stila ne promatraju kao univerzalne kategorije, već se njihovo 

značenje oblikuje kroz slušateljske navike, društvenu recepciju i kulturološki kontekst. Kos 

naglašava da isti glazbeni elementi mogu biti doživljeni potpuno različito ovisno o vremenu, 

prostoru i kulturnom identitetu slušatelja. U hrvatskoj solo pjesmi osobito je izražena tendencija 

stilizirane upotrebe folklornih elemenata. U djelima pojedinih skladatelja nailazimo na glazbene 

značajke svojstvene određenim regijama, primjerice upotrebu istarske ljestvice, ali i na šire 

prepoznatljive obrasce poput povećane sekunde, koji u određenim kontekstima mogu upućivati na 

takozvani „balkanski“ idiom. S obzirom na to, nacionalni stil se ne očituje samo u samoj glazbi, 

veći u načinu njezine recepcije i interpretacije (Kos, 2014: 118–119). 

 

 



 

 19 

2.3. Poetika vokalne lirike - odnos teksta i glazbe, dramaturgija izraza 

 

O poetici4 vokalne lirike saznajemo iz njezinog povijesnog razvoja koji otkriva način na koji 

skladatelji oblikuju glas, tekst i pratnju. Poetika se očituje u konkretnim stilskim i formalnim 

postupcima, a povijesni razvoj pokazuje kako se ti postupci mijenjaju i kakve nove estetske 

vrijednosti donose. Kos (2014: 13) navodi da se početkom 19. stoljeća razvija oblik glazbenog 

izražavanja koji će se ubrzo oblikovati kao samostalna umjetnička forma - solo pjesma (Lied). Ova 

vrsta nastaje iz raznih glazbenih izvora „od ariette ili cavattine do Singspiela, couopleta ili crkvene 

popijevke“. Međutim, za razliku od javnih funkcija prethodnika oblika, solo pjesma se usmjerava 

prema intimnijem izražaju, gdje glazba i poezija djeluju u suglasju, često unutar prostora kućnog 

muziciranja. Kako bi ispunila tu novu društvenu funkciju, solo pjesma je morala biti jednostavna 

za izvedbu, razumljiva i glazbeno privlačna, ali istodobno estetski utemeljena. Imala je strofni 

oblik, što je naveo i Heinrich Christoph Koch, koji u svojem Musikalisches Lexikon definira 

osnovna obilježja ove vrste pjesme „svaka lirska pjesma sastavljena od više kitica namijenjena 

pjevanju povezana melodijom koja se ponavlja kod svake kitice, a (…) da je svatko može pjevati, 

bez obzira na umjetničko obrazovanje“ (Kos, 2014: 13). Dosljedna primjena strofnog skladanja u 

ranim solo pjesmama rezultira prepoznatljivim načinom zapisivanja. Skladatelji bi uglavnom 

zapisivali samo glazbu i tekst prve strofe, pri tome se podrazumijevalo da se isti glazbeni materijal 

primjenjuje na preostale strofe. Rezultat je bio gubitak nijansiranog izraza jer se isti glazbeni okvir 

koristio neovisno o značenju pojedinih strofa. (Kos, 2014: 13–14).   

U razdoblju romantizma i uz novi, intenzivniji odnos prema pjesničkom predlošku dolazi do 

unutarnje transformacije solo pjesme. Više se ne očekuje da solo pjesma ima samo lijepu melodiju, 

već sve veću važnost dobiva sposobnost da se izrazi tekstualni sadržaj, odnosno značenje riječi. 

Sve češće se zapisuju izvođačke improvizacije u pojedinim strofama što rezultira stvaranju 

varijacija strofnog oblika pjesme. U skladu s tim, skladatelji počinju zapisivati glazbu za svaku 

pojedinu strofu teksta i sve rjeđe pronalazimo izdanja pjesama u kojima su sve strofe teksta 

stavljene pod istu melodiju. Česte su i kombinacije strofnosti i trodijelnost, a kao vrhunac 

interpretacije teksta pojavljuje se prokomponirana forma kao zvučni izraz sadržajno bogatih 

 
4 U ovom se kontekstu poetika odnosi na način oblikovanja motiva, harmonije, forme, strukture, skladateljske tehnike, 

odnos teksta i glazbe u konkretnom umjetničkom djelu. 



 

 20 

pripovjednih i epskih tekstova. Nadalje, svi ti razvojni pravci odvijali su se paralelno, tvoreći 

pritom dinamičan kontekst unutar kojeg se mijenjalo shvaćanje samog glazbenog izričaja. Upravo 

su takav pomak u shvaćanju glazbenog izričaja ostvarili skladatelji romantizma kao što su Robert 

Schumann, Johannes Brahms te posebno Franz Schubert (Kos, 2014: 14–15).  

 

Kos naglašava kako je u okviru europske glazbene estetike solo pjesma bila prepoznata kao 

umjetnička forma koja sintetizira poetski i glazbeni izraz te omogućuje produbljivanje 

individualne emocionalne i estetske dimenzije glazbe dok je u hrvatskom kontekstu 19. stoljeća 

situacija je, međutim, bila drugačija. Kuhačeve prosudbe o solo pjesmama skladatelja poput 

Livadića, Lisinskog i Zajca uglavnom su bile vođene ideološkim i nacionalnim kriterijima, pri 

čemu je estetska vrijednost često bila potisnuta u drugi plan. Ipak, hrvatska solo pjesma tog 

razdoblja imala je važnu ulogu u oblikovanju nacionalnog identiteta i nove glazbene svijesti, ali 

na dubljoj, umjetničkoj razini, ne kao izravno sredstvo političkih programa Hrvatskog narodnog 

preporoda, nego kao promišljeni umjetnički izraz kulturne samosvijesti (Kos, 2014: 58). Hrvatska 

solo pjesma u razdoblju moderne kreće se od „kozmopolitizma do regionalne obojenosti“. 

 

Hrvatski glazbeni romantizam, osobito vidljiv u vokalnoj lirici, oblikuje se kroz specifičan 

tematski interes i postupno otvaranje novih mogućnosti glazbenog izraza. U stvaralaštvu 

Lisinskog, primjerice, dolazi do izražaja sklonost intimnoj, introspektivnoj lirici, dok se glazbeni 

tok oblikuje tako da zadrži vlastitu autonomiju. Umjesto izravnog ilustriranja teksta, skladatelji 

promišljeno biraju sredstva izraza koja suptilno dočaravaju atmosferu: harmonska iznenađenja, 

kromatika, modulacije, karakteristične melodijske linije i fraziranje, kao i promjene u tempu, 

dinamici, metru i ritmu. Uz vokalnu dionicu, važnu ulogu postupno preuzima i klavirska, često 

oblikovana motivikom koja ponekad nosi i dramatsku napetost. Takav pristup odražava umjereniji, 

srednjoeuropski tip romantizma, blizak austrijskom kulturnom prostoru i njegovim manje 

eksponiranim, ali stilski koherentnim autorima. Za razliku od radikalnijih struja 

sjevernonjemačkog ili francuskog romantizma, hrvatska se glazbena praksa toga vremena odlikuje 

mjerom, jednostavnošću i neposrednošću, što njezinu izrazu daje posebnu toplinu i prirodnost. U 

hrvatskoj solo pjesmi 19. stoljeća naznačeni su temeljni procesi koji će kasnije omogućiti njezinu 

punu afirmaciju: postupno se produbljuje napetost između pjevno oblikovane vokalnosti i 



 

 21 

izražajno-recitativnih elemenata, a klavirska se pratnja sve više profilira kao samostalni glazbeni 

čimbenik. Istodobno se napušta strogo zadani versifikacijski obrazac i govornički ritam, otvarajući 

prostor slobodnijem metroričkom oblikovanju teksta. Ove tendencije u potpunosti će se razviti tek 

u nadolazećem razdoblju moderne, koje započinje potkraj 19. stoljeća (Kos, 2014: 56). 

 

Iako je švicarski glazbeni pedagog Hans Georg Nägeli (1773 - 1836) još početkom 19. stoljeća 

isticao ideju da se solo pjesma treba uzdići na novu razinu, i to kroz poliritmiju koja je jednako 

važna kao polifonija u instrumentalnoj glazbi i u kojoj će pjevanje, pratnja i govor tvoriti jednu 

umjetničku cjelinu te se ideje ostvaruju u hrvatskoj solo pjesmi tek na prijelazu iz 19. u 20. stoljeće, 

u razdoblju moderne (od 1890. do 1920.) kroz temeljite promjene u svim aspektima umjetničkog 

stvaralaštva, uključujući i glazbu, otvarajući nove perspektive, oslobađajući se ustaljenih obrazaca 

i potičući stvaranje inovativnih izražajnih sredstava (Kos, 2014: 59).  

 

Unatoč bogatom opusu europskih solo pjesama 19. stoljeća, na hrvatskoj glazbenoj vokalnoj sceni 

uočava se stagnacija nakon kratkotrajnog razdoblja intenzivnijeg stvaranja Vatroslava Lisinskog i 

Ivana pl.Zajca. Tek je nova generacija skladatelja u 20. stoljeću prepoznala estetske potencijale 

moderne i iskoristila ih za vlastiti izričaj. Djela Blagoja Berse, Josipa Hatzea i Dore Pejačević 

obilježavaju prekretnicu, dok se skladatelji poput Milutina Polića, Dragana Plamenca te Krešimira 

Baranovića, Božidara Širola i Antuna Dobronića dodatno ističu svojim modernističkim 

doprinosima. Njihovo stvaralaštvo, premda raznoliko, zajednički karakterizira otklon od 

tradicionalnog i afirmacija novog u melodiji, harmoniji i formi.  Prema Kos, solo pjesme Antuna 

Dobronića i vokalni opus Ive Paraća predstavljaju osobit „samosvojni“ doprinos hrvatskoj 

glazbenoj moderni. U djelima hrvatskih skladatelja zadržava se izražena povezanost s tradicijom. 

Poetski predložak nije odabran samo prema estetskim kriterijima i književnoj upućenosti, već i u 

skladu s ideološkim stavovima, koji su često oblikovani skladateljevom biografijom (Kos, 2014: 

60).  Upravo s modernom počinje stvaranje hrvatske orkestralne pjesme koja nasljeđuje istu ideju 

povezivanja poezije i glazbe u intimnu, ali i duboko umjetničku cjelinu. Ova vrsta pjesme 

namijenjena izvedbi u koncertnom prostoru zbog svog zvučnog kapaciteta i opsega spaja elemente 

intimnog izraza s monumentalnim, dok orkestracija omogućuje složenu paletu tonskih nijansi u 

službi poetskog sadržaja. Orkestralne pjesme skladali su hrvatski skladatelji Blagoje Bersa, Antun 



 

 22 

Dobronić, Krešimir Baranović, Dora Pejačević i drugi. Upravo će ta glazbena vrsta u nadolazećem 

razdoblju dosegnuti vrhunac hrvatske glazbe 20. stoljeća (Kos, 2014: 61).  

 



 

 23 

3. UMJETNIČKA INTERPRETACIJA SOLO PJESME 

 

Umjetnička interpretacija solo pjesme zahtijeva posebnu osjetljivost i visoku razinu glazbene i 

poetske svijesti. Za razliku od opere, gdje glas često djeluje u velikim dramatskim razmjerima, 

solo pjesma traži intimnost, preciznost i profinjeno nijansiranje. Interpretacija se temelji na 

nekoliko ključnih područja koja čine nerazdvojnu cjelinu: glas kao osnovni instrument izraza, 

tehnička podloga koja omogućuje slobodu interpretacije, te scenski i koncertni aspekti koji 

oblikuju način na koji se umjetničko djelo prenosi publici. Poznato je da glas u solo pjesmi nije 

samo nositelj melodije, već i tumač teksta, a riječ i ton stapaju se u jedinstvenu cjelinu. Tehnika 

pjevanja mora biti dovoljno razvijena da omogući jasnoću dikcije, bogatstvo dinamičkih nijansi i 

lakoću prijelaza između različitih emocionalnih stanja. No interpretacija ne završava na tehničkoj 

izvedbi: scenski aspekt donosi pitanje prisutnosti i izražajnosti pjevača, dok koncertni aspekt 

uključuje posebnu vrstu komunikacije s publikom, u kojoj intimna atmosfera solo pjesme dolazi 

do punog izražaja. U tom kontekstu, teorijska promišljanja Susan Youens pružaju važan 

interpretativni okvir za razumijevanje solo pjesme kao složenog umjetničkog fenomena. Susan 

Youens solo pjesmu definira kao autonomni umjetnički prostor u kojem se poezija i glazba susreću 

kao dvije različite, ali ravnopravne interpretativne sile, stvarajući novo značenje koje nadilazi 

izvorni tekst. Skladatelj pritom ne ilustrira pjesmu, nego je glazbom radikalno reinterpretira, često 

izdvajajući i univerzalizirajući njezin egzistencijalni sadržaj neovisno o izvornom narativnom 

kontekstu. Glazbena struktura, osobito harmonija, ritam i metrička organizacija, postaje primarni 

nositelj značenja, oblikujući emocionalni i psihološki sadržaj pjesme. Izvođačka interpretacija 

stoga mora polaziti od shvaćanja solo pjesme kao sažete egzistencijalne drame, obilježene 

kontroliranom ekspresijom, unutarnjom napetošću i izostankom sentimentalnosti (Youens, 2018).  

 

Polazeći od takvog shvaćanja solo pjesme, ovo poglavlje rada istražuje međupovezanost 

navedenih područja, nastojeći pokazati kako se glas, tehnika i umjetnička prisutnost stapaju u 

cjelovitu interpretacije, oblikujući iskustvo solo pjesme kao jedinstveni spoj glazbe i poezije kako 

bi se istražila interpretacija solo pjesme kao  višedimenzionalnog procesa, za čije je razumijevanje 

nužno sagledati različite pristupe izvođača, pedagoga i muzikologa.  

 



 

 24 

Razumijevanje umjetničke interpretacije solo pjesme, kako je prethodno istaknuto, ne oblikuje se 

samo kroz teorijska načela i tehniku, nego i kroz iskustva, zapise i upute istaknutih interpreta, 

pedagoga i muzikologa. Njihovi uvidi otkrivaju različite perspektive, od praktičnih tehničkih 

savjeta do estetskih promišljanja o povezanosti glasa, teksta i glazbe. U tom smislu osobito su 

značajna razmišljanja i sugestije Elly Ameling, Susan Youens, Jamesa Parsonsa, Deborah Stein i 

Roberta Spillmana, Jennifer Ronyak, Carol Kimball, Thomasa Hemsleyja i Harryja Plunket 

Greenea. Njihovi doprinosi obuhvaćaju širok raspon pristupa: od iskustava uspješnih izvođača i 

njihovih refleksija o ulozi interpretacije, preko muzikoloških analiza do didaktičkih preporuka i 

praktičnih uputa namijenjenih mladim pjevačima.  

 

Analizom radova autora Elly Ameling (2022), Susan Youens (1991), James Parsons (2004), 

Jennifer Ronyak (2014), Deborah Stein i Robert Spillman (1996), Carol Kimball (2013), Thomas 

Hemsley (1998) i Harry Plunket Greene (1912) o interpretaciji solo pjesme uočava se da se 

posebna pozornost u istraživanju posvećuju sljedećim temama: 

 

1. jedinstvo glazbe i teksta kao temelj interpretacije, 

2. imaginacija u umjetničkoj interpretaciji solo pjesme, 

3. izvedba kao čin interpretacije vs. tehničke reprodukcije, 

4. vokalno-tehnički preduvjeti za ostvarenje umjetničke interpretacije, 

5. odnos s publikom kao nezaobilazna komponenta interpretacije, 

6. suradnja pjevača i pijanista.  

 

Kritičkim čitanjem i usporednom analizom navedene literature, autorica ovoga rada razvila je 

vlastitu sintezu temeljnih značajki umjetničke interpretacije solo pjesme. Izdvojene značajke ne 

predstavljaju izravno preuzete modele ili zaključke pojedinih autora, već su rezultat autoričina 

interpretativnog čitanja literature i njezina povezivanja s izvođačkim iskustvom. Ove temeljne 

značajke čine autoričin analitički okvir, koji u nastavku rada služi kao polazište za metodološki 

pristup umjetničkom projektu Stazama ljubavi i metodološki pristup analizi pjesama istog 

projekta. Njihova primjena ne podrazumijeva postojanje jedinstvenog ili normativnog tumačenja 



 

 25 

interpretacije, već reflektira autoričinu poziciju da se umjetnička interpretacija oblikuje kao 

otvoren, kontekstualan i subjektivno utemeljen proces. 

 

Radi sveobuhvatnijeg sagledavanja procesa interpretacije solo pjesme, u nastavku rada se 

pojedinačno razmatraju navedene tematske cjeline. U analizi se pritom uzimaju u obzir stajališta 

navedenih autora različitih profesionalnih usmjerenja: izvođača, vokalnih pedagoga i stručnjaka 

za vokalnu literaturu (Ameling, Hemsley, Plunket Greene, Kimball), muzikologa i teoretičara 

(Youens, Parsons, Ronyak, Stein), pijanista i skladatelja (Spillman). Iako se njihovi pristupi 

razlikuju s obzirom na struku i perspektivu iz koje promatraju solo pjesmu, uočljiv je visok stupanj 

ujednačenosti njihovih zaključaka, što omogućuje jasno definiranje tematskih okvira koji će se 

dalje analizirati u kontekstu interpretacijskog procesa. 

 

3.1. Jedinstvo glazbe i teksta kao temelj interpretacije 

 

Pitanje odnosa glazbe i teksta jedno je od središnjih u vokalnoj interpretaciji, osobito u kontekstu 

umjetničke solo pjesme. U povijesti izvedbenih praksi, kao i u suvremenim pedagoškim i 

analitičkim pristupima, sve se jasnije pokazuje da pravo razumijevanje vokalne glazbe ne proizlazi 

samo iz tehničke vještine pjevača, nego iz njegove sposobnosti da prepozna, protumači i izrazi 

smisao koji nastaje u jedinstvu riječi i glazbe. U ovom se poglavlju polazi sa stajališta da izvođač 

nije samo posrednik između skladatelja, pjesnika i publike, već je i originalni tumač kojemu 

sinteza glazbe i teksta postaje temelj autentične interpretacije. 

 

Elly Ameling navodi da se poruka teksta odnosi na sadržaj koji se želi prenijeti publici, no ona ne 

proizlazi iz puke improvizacije ili osobne interpretacije nevezane uz djelo, već iz dubokog 

razumijevanja teksta i glazbe. Sve što pjevač ima za reći već je sadržano u samoj pjesmi, u poeziji 

i u glazbenoj partituri te je njegova zadaća upravo to i prenijeti, „ništa više ni manje“ (2022: 8–9). 

Time Ameling postavlja temeljnu hermeneutičku misao interpretacije prema kojoj izvođač ne 

stvara novo značenje, nego razotkriva već postojeće. Lijep je glas, kako autorica ističe, dragocjen, 

ali sam po sebi nedostatan; on je tek instrument izražavanja, poput klavira ili violine, dok se prava 

umjetnost interpretacije očituje u tome kako tim instrumentom „progovoriti“. U tom se smislu, 



 

 26 

Ameling približava stajalištima Hermana Hemsleyja (1998: 111–115), koji naglašava da tekst 

predstavlja primarni izvor skladateljeve inspiracije. Ideje sadržane u pjesničkom predlošku 

oblikuju i usmjeravaju glazbu, a interpretacija mora polaziti od riječi. Bez razumijevanja poetskog 

sadržaja, interpretacija ostaje površna i lišena unutarnje logike. Hemsley izričito navodi da se 

sadržaj djela može shvatiti jedino kroz riječi, dok se njegov oblik prepoznaje kroz glazbenu 

strukturu; stoga svaka pogreška u tumačenju teksta može značiti i pogrešno razumijevanje same 

glazbe. Ovakva povezanost između glazbe i jezika potvrđuju i stajališta drugih autora. Carol 

Kimball (2013: 16) definira umjetničku pjesmu kao hibrid dviju umjetnosti, poezije i glazbe, koje 

se od najranijeg doba smatraju „sestrinskim umjetnostima“. U najuspjelijim primjerima, tvrdi 

Kimball, glazbena obrada teksta ne odaje dojam „uglazbljene poezije“, već integralne umjetničke 

cjeline (solo pjesme). Njezino je polazište blisko onome Hemsleya i Ameling, jer naglašavaju 

jedinstvo izraza, s tom razlikom što Kimball pristupa temi iz estetsko-poetičkog, a Hemsley i 

Ameling iz izvedbeno-praktičnog diskursa. Između njihovih se polazišta uspostavlja dijalog dviju 

komplementarnih dimenzija jedinstva glazbe i riječi, i to stvaralačke (kompozicijske) i izvedbene 

(interpretativne). 

 

Ameling, nadalje navodi da „partitura predstavlja tek kostur“, dok „život, ekspresiju i iznenađenje 

svakoj izvedbi unose sami izvođači“ (2022: 8). Takvo shvaćanje potvrđuje kreativnu ulogu 

izvođača, ali istodobno određuje granice njegove slobode: izvođač ne smije preuzeti ulogu 

skladatelja, nego je pozvan oživjeti zapisanu glazbenu ideju. Kao primjere, Ameling navodi 

Elisabeth Schumann i Elisabeth Schwarzkopf, dvije vrhunske, ali stilski i izražajno posve različite 

interpretatorice, čime pokazuje da postoji više legitimnih pristupa tumačenju partiture, pod 

uvjetom da proizlaze iz autentičnog razumijevanja unutarnje logike teksta i glazbe. 

 

Usporedno s time, Hemsley (1998: 113) ističe da interpretativne slobode pjevača istodobno 

ograničavaju i obogaćuju. Za razliku od instrumentalista, čije su izražajne mogućnosti šire, pjevač 

djeluje unutar okvira koji određuje spoj riječi i glazbe. Upravo u tom prožimanju, međutim, leži 

beskonačan niz nijansi izražavanja. Pjevač je pritom dužan slijediti poetske i glazbene smjernice 

skladatelja, koristeći imaginaciju kako bi ih oživio u izvedbi. Vokalna se interpretacija tada 



 

 27 

pokazuje kao čin disciplinirane slobode, stvaralaštvo unutar zadanih granica, koje svoje nadahnuće 

pronalazi u sintezi riječi i zvuka. 

 

Kimball ističe da je razumijevanje glazbenog značenja moguće jedino ako izvođač osluškuje jezik 

poezije. Prema autoričinom tumačenju čitanje poezije naglas predstavlja ključan korak u pripremi 

interpretacije solo pjesme. Tijekom tog procesa izvođač uči prepoznavati ritam, intonaciju i 

unutarnju glazbenost jezika, ono što Kimball naziva „verbalnom glazbom“. Na taj se način otkriva 

energija riječi, njihova boja i tekstura, koji potom postaju temelj oblikovanja vokalne linije (2013: 

28). Takvo se shvaćanje u potpunosti podudara s uvjerenjem Ameling da svaka solo pjesma ima 

„svoj vlastiti glas“, koji mora biti jasno prepoznatljiv već na samom početku izvedbe, bilo da je 

riječ o nježnom, dramatičnom, turobnom ili sarkastičnom izrazu (Ameling, 2022: 9). 

 

Prema Ameling, povezanost između tekstualnog i glazbenog izraza ostvaruje se u interpretaciji 

posredstvom tehničkih elemenata poput dikcije, legata i artikulacije. Dikcija, kako autorica ističe 

predstavlja „osnovno izražajno sredstvo u interpretaciji umjetničke pjesme“, jer omogućuje da glas 

„progovori“ (2022: 12–14). Ameling razlikuje tehnički ispravan izgovor od svjesne artikulacije 

smisla i emocije. U dikciji je važno prepoznati gdje treba biti naglasak u pjevačkoj frazi te znati 

prepoznati riječ koja nosi značenje, emociju i retoričku težinu i upravo na nju usmjeriti 

interpretativni fokus.  Posebnu ulogu u tom procesu imaju suglasnici, koje Ameling opisuje kao 

nositelje emocionalne energije riječi budući da mogu „prenijeti mir ili napetost, tugu ili radost“ 

(2022: 12), ovisno o kontekstu i intenzitetu izvedbe. 

 

Ova tehnička dimenzija pristupa Ameling nerazdvojiva je od hermeneutičke, budući da jasnoća 

artikulacije nije pitanje samo fonetske preciznosti, nego i vjerodostojnosti poruke. Kada pjevač 

izgubi suglasnike, riječi gube smisao, a time i emocionalnu jasnoću. Sličan odnos između tehničke 

discipline i izražajnosti ističe i Carol Kimball (2013: 95), koja  proces skladateljeve reakcije na 

poetski tekst opisuje likovnom analogijom; kao što slikar stvara teksturu različitim potezima kista, 

tako skladatelj oblikuje glazbeni odgovor na poeziju kombiniranjem melodijskih i ritmičkih 

elemenata. Svaka pjesma stoga posjeduje vlastitu unutarnju dinamiku i tonsku boju koja proizlazi 

iz riječi, a izvođačeva artikulacija i boja glasa moraju ih prepoznati i prenijeti. 



 

 28 

 

U tom dijalogu između riječi i zvuka svoje stajalište zauzima i Ronyak (2014), koja ukazuje na 

hermeneutičku tradiciju proučavanja solo pjesme. Prema tumačenju autorice, studije njemačke 

solo pjesme uglavnom su se temeljile na hermeneutičkom pristupu koji analizira način na koji 

glazba i tekst međusobno komuniciraju. Hermeneutika solo pjesme polazi od pretpostavke da 

značenje ne proizlazi iz jednog sloja, nego iz prožimanja glazbene i poetske strukture. Prema 

primjeru autorice, Schubertova solo pjesma Der Doppelgänger pokazuje koliko složena mreža 

tumačenja može proizaći iz kratkog, ali gusto strukturiranog djela. Time Ronyak teorijski 

zaokružuje ono što Ameling, Kimball i Hemsley praktično potvrđuju, a to je da je interpretacija 

vokalne glazbe moguća jedino kroz dvojno čitanje: glazbe kroz riječi i riječi kroz glazbu.  

 

Youens (1991) polazi sa stajališta da se solo pjesma ne može tumačiti bez razumijevanja poezije 

na kojoj se temelji. Suprotstavljajući se pristupima koji glazbu smatraju primarnim nositeljem 

značenja, a tekst tek pratećim ili ilustrativnim slojem navodeći: „Poets and even their poetry are 

too often regarded as somehow ancillary to the study of lieder, as if poets are merely the 

provisioners of fodder for music.“5 (1991– ix), autorica uspostavlja hermeneutički okvir u kojem 

je pjesnički tekst polazište skladateljskog procesa. Poezija, prema Youens, izravno oblikuje 

glazbeni jezik, formalnu strukturu, harmoniju, vokalnu liniju i strukturu klavirske dionice 

(fakturu), zbog čega glazba ne djeluje autonomno, nego kao interpretacija poetskog značenja. Solo 

pjesma se stoga ne definira kao narativni ili deskriptivni žanr, nego kao psihološki i refleksivni 

oblik u kojem glazba artikulira misaone i emocionalne procese lirskog subjekta.  

 

Ameling (2022: 14-15) tu povezanost glazbe i teksta proširuje i na razinu vokalne produkcije. 

Kvalitetno oblikovanje samoglasnika, prema njezinu tumačenju uz postavljanje samoglasnika 

temelj je izražajnosti jer omogućuje da i tih i nježan ton (piano) dosegne najudaljenije redove u 

dvorani. Stabilnost boje i jezgre tona proizlazi iz preciznog postavljanja samoglasnika, a ne iz 

pojačanog pritiska daha. Takav discipliniran pristup pjevanju zapravo odražava mentalnu 

 
5 „Pjesnici, pa čak i sama njihova poezija, prečesto se smatraju tek sporednim u proučavanju solo pjesama, kao da su 

pjesnici tek dobavljači sirovine za glazbu.“ Prijevod:Anja Papa Peranović. 



 

 29 

disciplinu izvođača, koji mora svjesno odlučiti kamo zvuk ide, zadržavajući unutarnju projekciju 

idealne akustike čak i kada prostor to ne omogućuje.  

 

Na taj način tehnički savjet prerasta u izvedbenu filozofiju koja pjevanje definira kao proces 

unutarnjeg usmjerenja i svjesno oblikovanog izraza. Kroz preciznost samoglasnika, dikcije i legata 

autorica ne promiče samo tehničku disciplinu, već i poštivanja strukture glazbenog djela, onoga 

što Ronyak (2014) prepoznaje kao hermeneutičku jezgru solo pjesme. Kao što hermeneutičar traži 

skriveni smisao u međuodnosu teksta i glazbe, tako i pjevač, kroz svjesno oblikovanje suglasnika 

i samoglasnika otkriva „govor“ skladateljeve misli. 

 

Kimball (2013: 109) nadopunjuje to stajalište uključivanjem šireg kulturnog konteksta. 

Poznavanje pjesničkog teksta nije samo tehnički preduvjet razumijevanja, nego i sredstvo za dublji 

uvidu u duhovno ozračje djela. Proučavanje pjesnika, povijesnih okolnosti i drugih umjetničkih 

izraza epohe omogućuje razumijevanje razloga zbog kojih je određeni tekst bio odabran za 

uglazbljivanje. Takav interdisciplinarni pristup pridonosi osvješćivanju povijesne pozadine 

interpretacije i njezine ukorijenjenosti u kulturni kontekst.  

 

Svi navedeni autori, Ameling, Hemsley, Kimball, Ronyak i Youens, naglašavaju neraskidivu 

povezanost glazbe i teksta unatoč različitim polazištima. Za Ameling to jedinstvo označuje 

tehničko i emocionalno suglasje; za Hemsleyja ono predstavlja interpretativni imperativ 

razumijevanja riječi; za Kimball estetsko prožimanje zvuka i jezika; Ronyak analitički okvir koji 

pokazuje kako oba sloja sudjeluju u stvaranju značenja; a za Youens pak, da glazba u solo pjesmi 

ne djeluje samostalno niti ilustrativno, nego nastaje kao odgovor na značenja, strukture i estetske 

pretpostavke pjesničkog teksta. U tom se kontekstu u nastavku rada razmatra egzistencijalna i 

izvedbena dimenzija tog jedinstva te Greeneovo poimanje pjevača kao posrednika univerzalnih 

emocija.  

 

Na sljedećoj razini interpretativnog promišljanja o odnosu glazbe i teksta ističe se izvođačka 

dimenzija kao način na koji pjevač kao interpret preuzima i preoblikuje glazbeno-poetsku poruku. 

U tom kontekstu Ameling naglašava da se sadržaj pjesme prenosi ne samo glasom, nego i 



 

 30 

„pogledom i izrazom lica“ (2022: 9). Iako priznaje važnost tjelesne geste, autorica inzistira na 

mjeri i funkcionalnosti: svaka gesta mora biti u službi izraza, a ne sama sebi svrha. Duhovito 

napominje kako izvođač ne bi trebao „napraviti više od tri geste prije, i četiri nakon pauze“, čime 

upozorava da tjelesni izraz treba proizlaziti iz glazbe i teksta, a ne biti njihov dodatak. Takva 

odmjerenost i svijest o izražajnom fokusu u skladu su s načelima koje je formulirao francuski 

bariton Pierre Bernac, kojeg Ameling citira: „između inspiracije i izvedbe treba postojati intimna 

povezanost“ (2022: 9). Ta povezanost podrazumijeva potpunu integraciju unutarnjeg doživljaja i 

vanjskog izraza. Tek kada su osjećaj, riječ i zvuk sjedinjeni u jedinstvenom činu, izvedba može 

dosegnuti uvjerljivost koja nadilazi tehničku perfekciju. Bernacovo stajalište uokviruje 

Amelinginu pedagošku misao da umjetnost interpretacije nije demonstracija vještine, nego 

komunikacija smisla. Takvo poimanje interpretacije u skladu je sa shvaćanjem Harryja Plunket 

Greenea, koji pjevača opisuje kao umjetnika „s jedinstvenom povlasticom među umjetnicima da 

prenosi univerzalne ljudske emocije putem jezika poezije oplemenjenog glazbom“ (Greene, 1931: 

1). Pjevač je, prema Greeneu, posrednik između individualnog i kolektivnog iskustva: svaka 

pjesma istodobno pripada pojedincu koji je izvodi i zajednici koja je doživljava. U tom smislu 

„pjesme su ujedno kolektivno i individualno vlasništvo“, a emocionalna recepcija poezije i glazbe 

uvijek je subjektivna (Greene, 1931: 1). Ovakvo stajalište produbljuje pojam jedinstva glazbe i 

teksta, koji više nije samo estetski ideal, nego i egzistencijalni prostor susreta između osobnog i 

univerzalnog. Kada pjevač interpretira solo pjesmu, on ne prenosi samo semantičku poruku teksta, 

nego sudjeluje u oblikovanju zajedničkog emocionalnog iskustva. Na taj se način Greeneovo 

poimanje nadovezuje na Amelinginu misao o vjerodostojnosti interpretacije. 

 

Različiti autori time tvore složenu mrežu stajališta, ali između njih postoji jasna linija kontinuiteta. 

Ameling, Hemsley, Kimball, Ronyak, Greene i Youens polaze iz različitih diskursa, pedagoškog, 

teorijskog, hermeneutičkog, estetskog i muzikološkog, no svi u središte interpretacije postavljaju 

riječ kao nositelja značenja i glazbu kao njezinu emocionalnu rezonanciju. Kod Ameling, riječ 

poprima oblik kroz tehniku i gestu; kod Hemsleyja, kroz skladateljsku inspiraciju i strukturalno 

jedinstvo; kod Kimball, kroz zvukovnu materijalnost jezika; kod Ronyak, kroz analitičko 

tumačenje; kod Greenea, kroz emocionalnu komunikaciju s publikom (magnetizam); a kod 



 

 31 

Youens kroz strukturnu i interpretativnu povezanost poezije i glazbe, pri čemu glazbeni izraz 

proizlazi iz dubinskog čitanja poetskog teksta. 

 

Takva usporedna čitanja pokazuju da jedinstvo glazbe i teksta nije statičan pojam, nego proces u 

kojem svaka izvedba ponovno aktualizira dijalog između poetskog i glazbenog sloja. To jedinstvo 

ima i povijesnu dimenziju. Stoga Kimball (2013: 16) podsjeća da su u 19. stoljeću, s razvojem 

njemačke i francuske solo pjesme, visoka književna razina poezije i glazbena imaginacija 

skladatelja potaknule procvat solo pjesme. Taj kulturni kontekst potvruđuje da je solo pjesma 

uvijek bila rezultat susreta dviju autonomnih, ali međusobno povezanih umjetnosti, čije se granice 

stapaju u izvedbi. Hemsley (1998: 115) ističe da bez razumijevanja poetskog sadržaja 

interpretacija se svodi na površno izvođenje čime naglašava, isto što Kimball (2013: 28), koja 

poziva na čitanje poezije naglas dok u središtu svakog interpretativnog čina mora biti osluškivanje 

jezika, njegovih ritmova, naglasaka i intonacija. Pjevač je, u tom smislu istodobno i analitičar, 

izvođač, tumač i stvaralac. 

 

U zaključku ove teme moguće je uočiti nekoliko razina jedinstva glazbe i teksta i to:  

- kompozicijsku razinu, na kojoj skladatelj iz poezije crpi glazbenu inspiraciju (Hemsley, 

Kimball);  

- hermeneutičku razinu, gdje se značenje oblikuje u međuodnosu glazbenih i tekstualnih 

struktura (Ronyak);  

- izvedbenu razinu, u kojoj pjevač kroz tehniku, dikciju, gestu i imaginaciju ostvaruje 

skladateljevu poruku (Ameling);  

- egzistencijalnu razinu, na kojoj se umjetnička pjesma prepoznaje kao zajednički 

emocionalni prostor izvođača i publike (Greene) 

- analitičko-interpretativna razina, na kojoj se jedinstvo glazbe i poezije razumije kao 

nerazdvojiva cjelina značenja, pri čemu glazba proizlazi iz tumačenja poetskog teksta i 

djeluje kao njegov zvučni izraz, a ne kao samostalan sloj (Youens). 

 

Pri tome, navedene se razine ne pojavljuju kao odvojene, već se međusobno neprestano preklapaju 

i nadopunjuju. Interpretacija solo pjesme stoga nije samo reprodukcija partiture, nego čin 



 

 32 

ponovnog stvaranja ili sinteza racionalnog razumijevanja i emocionalne spontanosti. Pjevač mora 

razumjeti tekst, ali i osjetilno usvojiti glazbu, kako bi poruka skladatelja, zapisana u notama, bila 

s vjerodostojnošću prenesena publici (Ameling, 2022: 8). U konačnici, zajednička nit svih 

navedenih stajališta jest da je interpretacija solo pjesme potpuna tek kad se glas, riječ i smisao 

sjedine u jedinstvenom izrazu. Tada pjesma, kako ističe Greene, prestaje biti samo estetski objekt 

i postaje živi oblik komunikacije - govor koji nadilazi granice jezika i glazbe. To je trenutak u 

kojem se, prema Bernac, inspiracija i izvedba sjedine u intimnoj povezanosti. Jedinstvo glazbe i 

teksta stoga nije samo tehničko ili teorijsko pitanje, nego temeljni princip interpretativne etike. 

Ono zahtijeva da pjevač pristupi djelu s poštovanjem prema poeziji, osjetljivošću prema glazbenoj 

strukturi i sviješću o vlastitoj ulozi posrednika između skladatelja i publike. U tom smislu, solo 

pjesma ostaje jedan od najsloženijih i najplemenitijih oblika glazbenog izraza, jer u njoj, kako 

pokazuju brojni autori od Youens do Ameling, riječ i ton nisu razdvojeni slojevi, nego dvije strane 

iste umjetničke istine. 

3.2. Imaginacija u umjetničkoj interpretaciji solo pjesme 

 

Imaginacija zauzima središnje mjesto u interpretaciji umjetničke pjesme kao temeljna kategorija 

koja povezuje tehniku, umjetnički izričaj i duhovni doživljaj. Bez nje nema autentičnosti ni 

uvjerljivosti izvedbe jer upravo imaginacija omogućuje da se glazbene i poetske razine izvedbe 

djela sjedine u jedinstvenu, živu cjelinu. Autori Elly Ameling, Herman Hemsley i Carol Kimball, 

premda pripadaju različitim generacijama, teorijskim kontekstima i područjima djelovanja: 

pedagoškom, izvedbenom i analitičkom, u svojim promišljanjima o solo pjesmi dosljedno ističu 

imaginaciju kao nužan preduvjet, a ne ukras umjetničkog djelovanja. Prema Ameling (2022), notni 

zapis predstavlja početni okvir koji naznačuje strukturu i osnovni plan djela, dok njegova stvarna 

izražajnost nastaje tek u trenutku interpretacije. U tom je procesu imaginacija ključna jer povezuje 

unutarnji svijet izvođača s oblikovanjem zvuka i omogućuje da osobni doživljaj postane most 

prema publici. Ako imaginacija izostane, izvedba ostaje tehnički korektna, ali lišena 

interpretativnog smisla.  

 

Hemsley zauzima sličan pogled, naglašavajući da je pjevanje u biti čin povjerenja koji se ostvaruje 

kroz imaginaciju. Kao najveću prijetnju interpretaciji vidi pretjeranu samosvijest izvođača, osobito 



 

 33 

onu koja proizlazi iz opsjednutosti tehnikom i vlastitim glasom. Upozorava da tehnika, kada se 

odvoji od mašte, postaje sterilna i lišena izražajnosti, dok imaginacija bez tehničke stabilnosti vodi 

površnosti i gubitku jasnoće glazbene misli. U njegovu razumijevanju, pjevačka imaginacija ima 

dvostruku funkciju: ona oživljava tehniku iznutra, ali istodobno zahtijeva disciplinu koja je 

usmjerava i daje joj oblik. Hemsley je stoga promatra kao dinamičnu unutarnju snagu koja pokreće 

izražajnost, ali ne dopušta gubitak strukturalne preciznosti. Pravi umjetnici, tvrdi, u trenutku 

izvedbe moraju imati vjeru u vlastitu pripremu, dopustiti imaginaciji da se aktivira, otvoriti se 

mogućnosti nadahnuća i pjevati iskreno, „iz srca“ (Hemsley, 1998: 195–196).  

 

S druge strane, Kimball nadopunjuje navedena stajališta tvrdeći da imaginacija ima ključnu ulogu 

u otkrivanju novih slojeva interpretacije i održavanju svježine pri ponovnim susretima s istom 

pjesmom. Solo pjesma, prema tumačenju autorice, ne postoji kao fiksni entitet, već se u svakom 

izvođenju ponovno rađa kroz imaginativni čin (Kimball, 2013: 176). Ono što povezuje Ameling, 

Hemsleyja i Kimball jest uvjerenje da imaginacija nije luksuz, nego nužan preduvjet 

interpretativnog procesa, dok razlike među njima proizlaze iz različitih naglasaka. Dok ju Ameling 

povezuje s introspekcijom i osobnom prisutnošću pjevača, Hemsley ju veže uz tehničku vitalnost, 

a Kimball s procesom stalne reinterpretacije. 

 

Ameling promišlja i o prirodi imaginacije i njezinu podrijetlu,  dolazi li ona iz mozga, svijesti, 

duha ili duše. Iako ne nudi konačan odgovor, poziva izvođača na unutarnje propitivanje, osjeća li 

njezinu prisutnost, vjeruje li da postoji, ima li strpljenja čekati da se razvije? Takva pitanja 

usmjeravaju pozornost s tehničkih aspekata na egzistencijalnu dimenziju umjetničkog čina. 

Pjevanje se pritom pokazuje kao proces samospoznaje, u kojem imaginacija djeluje kao most 

između osjetilnog i duhovnog, između kontrole i slobode. Prema koncepciji autorice, imaginacija 

je neraskidivo povezana s tehnikom. Dobra tehnička disciplina ne ograničava izražaj, već ga 

omogućuje, navodi Ameling jer oslobađa maštu i pomaže u njezinu potpunom izričaju. Između 

tehnike i imaginacije uspostavlja se dvosmjerni proces: tehnika daje mašti konkretan oblik, a mašta 

potiče tehničku preciznost. Pretjerano oslanjanje na imaginaciju bez tehničkog temelja vodi 

nepreciznosti, dok tehnička rigidnost bez imaginacije osiromašuje izražaj. Ta uzajamna 

uvjetovanost čini jezgru interpretativne zrelosti (Ameling, 2022: 4–5).  Za Ameling solo pjesma 



 

 34 

je sinteza introspekcije i komunikacije, a recital solo pjesama opisuje kao oblik solističkog nastupa 

u kojem pjevač, bez oslonca na scenske elemente poput kostima, scenografije ili orkestra, prenosi 

sadržaj djela neposredno publici. Za razliku od opere, gdje se emocije često usmjeravaju prema 

scenskom partneru, recital zahtijeva izravno obraćanje slušatelju. Takva neposrednost istodobno 

izlaže izvođača i omogućuje dublju emocionalnu povezanost s publikom. Najveće ispunjenje, 

ističe Ameling, nastaje kada pjevač uspije prenijeti ono što njega samog nadahnjuje, a to je spoj 

glazbe i poezije. U tom procesu imaginacija zauzima središnje mjesto, jer omogućuje slobodno 

oblikovanje unutarnjeg doživljaja i njegovo autentično prenošenje publici. Upravo zbog toga 

Ameling tvrdi da bez imaginacije nema autentičnosti, uvjerljivosti ni održivosti izvedbe. Partitura, 

iako precizna, uvijek ostavlja prostor za osobni doprinos; u notnom tekstu uvijek postoji nešto 

otvoreno i nedorečeno, što se nadopunjuje imaginacijom (Ameling, 2022: 4–5).  Time autorica 

ukazuje na kreativnu prazninu koja postoji između zapisa i zvuka, prostor u kojem se stvara 

umjetnost. 

 

Sličnog je stajališta i Hemsley (1998: 196) tvrdeći da svaki interpretativni proces mora započeti 

imaginacijom pjevača, ali da njezin učinak ovisi o sposobnosti izvođača da stvori unutarnju sliku 

glazbe. Imaginaciju opisuje kao unutarnje slušanje, sposobnost da se u mašti čuje ono što tek treba 

otpjevati. Pjevač mora vidjeti, osjetiti i čuti djelo prije nego što ga izvede; tek tada nastaje organska 

povezanost između unutarnjeg doživljaja i vanjskog zvuka. 

 

Kod Kimball (2013: 18), imaginacija se pojavljuje kao alat interpretativnog otkrivanja. Solo 

pjesma, prema tumačenju Kimball, funkcionira poput slagalice: pjevač istražuje razloge i motive 

skladateljeva glazbeno-poetskog oblikovanja te povezuje elemente u koherentnu cjelinu. 

Imaginacija omogućuje izvođaču da „uđe u pjesmu“, postajući pripovjedač koji prenosi poetske i 

glazbene slike slušatelju. U tom se procesu aktiviraju sve dimenzije glazbeničke pismenosti: 

intelekt, emocije, tehnika i stvaralaštvo. Kimball (2013:17) također naglašava i važnost zvučne 

dimenzije poezije kao izvora imaginacije. Pjesničke slike (imagery), koje proizlaze iz kombinacije 

riječi, tonova i ritmova, potiču maštu i omogućuju slušatelju da stvara vlastite predodžbe. U 

recepciji solo pjesme, taj se proces odvija simultano: dok glazba otvara emocionalni prostor, 



 

 35 

poezija ga ispunjava slikama. Slušatelj reagira stvaranjem mentalnih predodžbi, a izvođač pritom 

djeluje kao posrednik između poetske slike i glazbenog zvuka. 

 

Kimball (2013: 35–36) ističe da poezija sama po sebi aktivira imaginaciju jer je ispunjena 

„Najbolje umijeće uvijek ostavlja pukotine i praznine u pjesmi kako bi ono što nije pjesma moglo 

u nju ući, provući se, zabljesnuti ili zagrmjeti.“- kako to formulira Dylan Thomas. Upravo te 

praznine omogućuju mašti da sudjeluje u procesu stvaranja značenja. Svaka pjesma, prema 

Kimball, posjeduje svoj zvučni pejzaž, određen povijesnim kontekstom, jezikom i stilom, a njezine 

se slike neprestano mijenjaju ovisno o čitatelju ili izvođaču. U izvedbi solo pjesme, imaginacija se 

aktivira u trenutku kad pjevač oživi riječi, kad poezija postane zvuk. Ameling taj čin opisuje kao 

susret imaginacije i discipline: tehnički izazovi nisu prepreka, nego prostor u kojem se mašta 

ostvaruje kroz formu. Potiče izvođača da tehniku promatra kao „mogućnost“, a ne kao ograničenje 

(Ameling, 2022: 4). Takav pristup uklanja dualizam između racionalnog i intuitivnog, nudeći 

sintezu u kojoj kontrola i sloboda djeluju u suglasju. 

 

Pojam imaginacije u umjetničkoj interpretaciji ne može se promatrati izvan konteksta izvedbe kao 

čina koji stvara značenje. U tom smislu, Ronyak (2014: 543–549) naglašava da ako se izvedbu 

postavi u prvi plan, ona postaje mjesto gdje značenje nastaje, a ne gdje se ono samo reproducira. 

Ova teza bitno mijenja perspektivu: imaginacija se više ne shvaća samo kao osobna sposobnost 

izvođača, nego kao kreativna energija izvedbe same, koja djeluje unutar šireg estetskog i 

društvenog okvira. Ronyak pritom upozorava na „radikalnu jedinstvenost“ (Ronyak, 2014: 549) 

svake izvedbe, ali i na potrebu odgovornog promišljanja njezine pozicije u diskurzivnom prostoru 

kulture. Takvo poimanje povezuje shvaćanje imaginacije kao unutarnje sile koja oživljava djelo, 

prema Ameling, s njezinom komunikacijskom i stvaralačkom dimenzijom, koju naglašavaju 

Hemsley i Kimball. Na taj način Ronyak teorijski zaokružuje ono što navedeni autori iznose iz 

izvedbeno-praktične perspektive, potvrđujući da imaginacija djeluje kao središnji mehanizam u 

procesu nastanka značenja solo pjesme.  

 

To unutarnje slušanje koje navodi Hemsley (1998: 196) stvara mentalni prostor u kojem se 

priprema zvuk, dok Ameling (2022: 6–8) nadopunjuje da izvođač mora postaviti niz temeljnih 



 

 36 

pitanja o svojoj osobnosti, muzikalnosti i spremnosti na introspekciju. Tek kad su ovi preduvjeti 

ispunjeni, moguć je ozbiljan umjetnički rad. Njihova stajališta povezuje zaključak Kimball da 

poezija, poput glazbe „ostaje neaktivna na stranici sve dok joj čitatelj ili pjevač ne udahne život“ 

(Kimball, 2013: 41). Time se uloga imaginacije jasno definira: ona je pokretač oživljavanja teksta 

i nota, sposobnost da se ono zapisano pretvori u iskustvo. 

 

Razvoj takve imaginacije izravno potiče metodologija pripreme repertoara koju predlaže Ameling. 

Autorica preporučuje da se prvi kontakt s pjesmom dogodi neposredno i instinktivno, bez analize, 

kako bi se izazvao trenutak spoznaje. Nakon toga slijedi racionalni proces rada počevši od 

doslovnog prijevoda teksta, preko analize odnosa riječi i glazbe do promišljanja o ulozi klavirske 

pratnje (Ameling, 2022: 6–8). Ovaj dvofazni model (intuicija - analiza) pokazuje da imaginacija 

ne isključuje intelektualni rad, već ga nadopunjuje. Emotivni prvi dojam i analitička refleksija 

tvore jedinstvenu cjelinu: spontanost postaje polazište za svjesno oblikovanje izraza. Ameling 

potiče pjevače na interdisciplinarno istraživanje konteksta kroz čitanje, slušanje, putovanja i 

promatranje. Posjetiti mjesta na kojima su živjeli skladatelji i pjesnici, osjetiti zvukove njihova 

okruženja, „odjek konjskih kopita, pijev ptica, šuštanje lišća“, sve to pridonosi aktiviranju 

imaginacije i dubljem razumijevanju glazbe (Ameling, 2022: 6). Time autorica konkretizira 

Kimballinu tvrdnju da poezija i glazba djeluju na sva osjetila, a interpretacija zahtijeva njihovu 

sinestezijsku integraciju u obliku povezivanje zvuka, slike i dodira u jedinstven doživljaj. 

 

Poetske slike djeluju na osjetila, maštu i pamćenje, a njihova se značenja mijenjaju pri svakom 

čitanju (Kimball, 2013: 36). Na taj način autorica potvrđuje da je imaginacija neodvojiva od 

procesa recepcije: svaka izvedba i svako slušanje proizvodi drugačiju mrežu predodžbi. Slušatelj 

stvara vlastite asocijacije, baš kao što pjevač, vođen maštom, stvara vlastite zvučne boje. Ova 

recipročna aktivnost dovodi do toga da umjetnička pjesma postaje prostor susreta skladateljeve, 

pjesnikove, izvođačeve i slušateljeve imaginacije. Kimball (2013: 42) dodatno razjašnjava 

psihološki mehanizam tog procesa pozivajući se na Frances Mayes, koja tvrdi da je ljudski um 

prirodno asocijativan. U trenutku slušanja pjesme, misli i osjećaji reagiraju lančanom reakcijom 

tako da jedan zvuk priziva drugi, jedna riječ otvara sjećanje na neku sliku, miris ili emociju. 

Imaginacija time postaje generator estetskog užitka, jer omogućuje aktivno sudjelovanje u 



 

 37 

doživljaju glazbe. Takva dinamika također objašnjava zašto su pojedine pjesme za izvođača ili 

slušatelja posebno privlačne, upravo zato što rezoniraju s osobnim iskustvom i emocionalnim 

obrascima.  

 

Ono što Kimball naglašava za slušatelja, Greene prenosi na pjevača. Autor imaginaciju definira 

kao posrednika između atmosfere pjesme i raspoloženja izvođača. Imaginacija omogućuje 

vizualizaciju i osjećajno prepoznavanje različitih slojeva značenja, ali interpretacija, unatoč toj 

slobodi, mora ostati originalna. Individualnost se ne očituje u nametanju vlastitih osjećaja, nego u 

sposobnosti da se otkrije i prenese ono što pjesma već u sebi sadrži (Greene, 1912: 13). U tome se 

Greene približava Amelinginu zahtjevu za vjerodostojnošću: autentičnost proizlazi iz iskrenog 

odnosa prema djelu, ne iz površne emocionalnosti. 

 

Kao izravnu manifestaciju imaginacije Greene (1912: 19–28) također uvodi važan tehničko-

estetski element  - boju tona. Boja glasa, tvrdi on, proizlazi iz fizičkog odgovora tijela na unutarnje 

osjećaje i funkcionira kao zamjena za scensku gestu. Kroz ton pjevač izražava nijanse emocija, 

bez potrebe za dodatnim vanjskim sredstvima. U tom smislu, boja tona postaje zvučni ekvivalent 

geste, a imaginacija određuje njezin karakter. Takvo shvaćanje neposredno se nadovezuje na 

Amelingino promišljanje odnosa imaginacije i tehnike, prema kojem imaginacija predstavlja 

temeljni pokretač svakog umjetničkog djelovanja, dok tehnička disciplina ne ograničava, nego 

oslobađa njezino izražavanje. Ameling pritom naglašava dvosmjernu povezanost imaginacije i 

tehnike: imaginacija aktivira tehničke procese, a razvijena tehnika omogućuje imaginaciji da se 

slobodno i prirodno ostvari u zvuku (2022: 4). 

 

Greeneovo poimanje imaginacije kao mosta između unutarnjeg osjećaja i vanjskog zvuka zatvara 

krug koji su otvorila razmatranja Ameling i Hemsleya. Dok Ameling promatra imaginaciju kao 

sredstvo introspektivnog preobražaja, Hemsley ju definira kao dinamičnu snagu koja oživljava 

tehniku, Kimball kao proces stvaranja poetskih slika, a Greene naglašava njezinu komunikacijsku 

funkciju - sposobnost povezivanja izvođača i publike. Imaginacija se tako pokazuje kao 

univerzalni princip interpretacije, istodobno unutarnji i vanjski, osobni i kolektivni. U Parsonsovu 

shvaćanju solo pjesme kao kulturne i povijesne prakse interpretacija nadilazi individualni čin 



 

 38 

izvođača i sudjeluje u oblikovanju tradicije razumijevanja djela. Imaginacija se pritom ne očituje 

kao proizvoljna kreativnost, nego kao svjesno i odgovorno sudjelovanje u procesu prenošenja 

značenja (Parsons, 2004: 289–291).  

 

Youens (1991) imaginacija u interpretaciji solo pjesme ne shvaća se kao slobodna subjektivna 

projekcija, nego kao nužna sposobnost ulaska u fikcionalnu svijest lirskog subjekta. Budući da se 

poznati Schubertov ciklus solo pjesama Winterreise odvija u unutarnjem psihološkom vremenu, a 

pjesme funkcioniraju kao niz mentalnih slika, sjećanja i halucinacija, izvođač mora imaginativno 

rekonstruirati misaone i emocionalne procese lutalice kako bi glazba i tekst zadobili puni 

interpretativni smisao. 

 

Analizom navedenih i citiranih interpretativnih i teorijskih pristupa moguće je razlučiti tri 

međusobno povezane razine imaginacije u umjetničkoj interpretaciji solo pjesme: 

- intrapersonalnu - povezana s introspekcijom i samospoznajom (Ameling, Youens);  

- interpersonalnu - kao sredstvo komunikacije i prijenosa emocije (Greene, Kimball) i 

- transpersonalnu -  kao sudjelovanje u kolektivnom stvaranju značenja (Parsons).  

Na intrapersonalnoj razini pjevač imaginacijom povezuje tehniku i osjećaj, na interpersonalnoj 

razini uspostavlja dijalog s publikom, a na transpersonalnoj razini sudjeluje u tradiciji 

interpretacije. Sve tri razine zajedno čine integralni model umjetničke imaginacije. 

 

Zaključno, imaginacija u umjetničkoj interpretaciji solo pjesme djeluje kao središnja os 

interpretativnog procesa: povezuje tehničku disciplinu, emocionalnu istinu i estetsko stvaranje. 

Kod Ameling, imaginacija je introspektivna i refleksivna; kod Hemsleyja, kinetička i 

strukturirajuća; kod Kimball, asocijativna i poetska; kod Greenea, komunikacijska i tjelesno 

zvučna; a kod Parsonsa, teorijska i kontekstualna. U tom se nizu stajališta nadovezuje i 

muzikološki pristup Youens (1991: 46), koja ističe da poetski tekst sam po sebi nije dovršen dok 

ne dobije glazbenu interpretaciju koja ga istinski razumije. Riječi na papiru postoje kao potencijal 

značenja, ali ostaju statične i neaktivne ako skladatelj (a potom i izvođač) ne ožive s osjećajem i 

imaginacijom. Zajedno tvore višeslojnu konfiguraciju tumačenja u kojoj se individualno i 

kolektivno nadopunjuju. 



 

 39 

 

Sagledavanjem svih navedenih perspektiva, postaje jasno da solo pjesma nije samo spoj glazbe i 

teksta, nego i  polje imaginativnog dijaloga između skladatelja, pjesnika, izvođača i slušatelja. U 

svakom recitalu, u svakom novom tumačenju, imaginacija ponovno otvara prostor novih 

mogućnosti, ispunjava tišinu između nota, boja riječi tonom i pretvara partiture u živo iskustvo. 

Upravo zato, kako ističe Ameling (2022: 5) bez sposobnosti imaginacije ne postoji autentičnost, 

uvjerljivost niti održivost izvedbe. 

 

3.3. Izvedba kao čin interpretacije vs. tehničke reprodukcije 

 

Izvedba solo pjesme ne iscrpljuje se u reproduciranju zapisanog notnog teksta, nego se ostvaruje 

kao čin interpretacije u kojemu se glazba i poezija stapaju u jedinstvenu retoričko-dramaturšku 

cjelinu. Pjevač u tom kontekstu nije puki medij koji prenosi zapis, nego pripovjedač koji poetske 

slike i glazbene geste pretvara u smisleni izvedbeni događaj. Hemsley prema Greenu (1931: 201–

202) navodi praktičnu perpektivu razlikujući dramske, narativne i kontemplativne pjesama te 

predlaže izbor retoričkih sredstava i interpretativnih strategija kojima se priroda određenoga djela 

usklađuje s odgovarajućim načinom govora (Hemsley, 1998: 120–122). Ronyak navodi da tekst i 

glazba nisu dovoljni jer pravo značenje uistinu nastaje tek u trenutku izvedbe, prilikom događaja 

koji se zbiva između izvođača i publike i koji uvijek pripada konkretnom estetskom i društvenom 

kontekstu (Ronyak, 2014: 543–549). Stein i Spillman dodatno povezuju poetsku analizu i glazbenu 

strukturu, pokazujući da dramaturgija nije naknadni dodatak, nego organizacijsko načelo koje 

utječe na način slušanja i izvedbe (Stein i Spillman, 1995: xiii). Greene interpretaciju opisuje kao 

univerzalni čin prijenosa emocija i smatra je drugim najvišim činom umjetnosti, odmah nakon 

skladanja (Greene, 1931: 1).  

Usporedbom navedenih stajališta, pokazuje se da se izvorište izvedbe ne može odvojiti od etičkog 

pitanja. Ako se značenje u solo pjesmi dogodi u izvedbi, tada pjevač nije pozvan na 

samopotvrđivanje, nego da svojim glasom, imaginacijom i tehnikom omogući da smisao teksta i 

glazbe dođe do slušatelja što vjerodostojnije, bez samopromocije, ali i bez pasivne reprodukcije. 

Prihvatimo li tezu Ronyak da se značenje pjesme ne nalaze u notama i stihovima nego nastaje u 



 

 40 

samom činu interpretacije, tada je zadaća pjevača manje demonstrirati sebe, a više omogućiti da 

se taj događaj istine doista dogodi. Ameling (2022: 27) etikom služenja naziva postupak kada 

pjevač ne stavlja sebe u središte, nego djeluje kao posrednik koji kroz tehniku i imaginaciju 

progovara glasom pjesnika i skladatelja nudeći publici iskustvo stiha i glazbe. Prema Greene 

(1931: 3) individualnost je nužna, ali njezina je svrha univerzalni prijenos osjećaja, ne 

samopotvrda. Ameling smatra da umjetnost nije sredstvo za samopromociju, već prostor 

predanosti i odgovornosti (ibid.). Time se individualnost ne poništava nego se usmjerava prema 

svojoj istinskoj svrsi, a to je da omogući glasu govor skladatelja. U tom se smislu spajaju Ronyakin 

teorijski naglasak na jedinstvenosti svake izvedbe i Greeneovo shvaćanje interpetacije kao 

jedinstvene i neponovljive univerzalno izražajne vrijednosti (Ronyak, 2014: 543–549; Greene, 

1931: 1–4). 

Na razini izvedbene prakse, vrijednosni okvir interpretacije konkretizira se kroz Amelinginu 

metodologiju rada. Autorica predlaže dvostupanjski model koji povezuje intuitivno i analitičko 

djelovanje. Prva faza odnosi se na instinktivni susret s pjesmom - trenutak u kojem glazbeno-

poetska cjelina ostavlja emocionalni trag na izvođaču. Slijedi analitički proces koji obuhvaća 

doslovni prijevod teksta, istraživanje odnosa između riječi i glazbe te razmatranje uloge klavirske 

pratnje, koja često nosi podtekst i dramaturški komentar (Ameling, 2022: 6–8). Ovaj se model 

nadopunjuje interdisciplinarnim pristupom koji uključuje smještanje pjesme u kulturno-povijesni 

kontekst i slušanje snimki relevantnih interpreta, Ameling (2022: 7) preporučuje slušanje uz 

partituru, kako bi se precizno razabralo što je skladatelj zapisao. Kimball prema Hagen pojašnjava 

estetski karakter solo pjesama usporedbom s minijaturom jer za razliku od opere, koja djeluje 

monumentalno poput murala, solo pjesma se temelji na suptilnosti i preciznosti izraza (Kimball, 

2013: 18–19). U takvom se pristupu tehnička točnost i kontrola ne ograničavaju, nego omogućuju 

slobodu interpretacije. To potvrđuje i sljedeći citat, koji naglašava pluralnost i promjenjivost 

interpretativnih mogućnosti: “There is no one right way to perform any piece; there are as many 

right ways as there are true performers, and the notion of rightness shifts every generation, even 

within the composer himself”6 

 
6 „Ne postoji jedan ispravan način da se izvede neko djelo; postoji onoliko ispravnih načina koliko i istinskih izvođača, 

a pojam ispravnosti mijenja se svakom generacijom, čak i u samom skladatelju.“ (Prijevod: Anja Papa Peranović) 



 

 41 

Taj navod, koji Kimball preuzima od Neda Rorema (2013: 160), potvrđuje da istina i smisao u 

izvedbi nisu jednoznačni već otvoreni za različite, ali valjane interpretacije. Kimball pritom 

naglašava dva polazišta: interpretacija je čin izvedbe u skladu s vlastitim razumijevanjem i 

istodobno traganje za smislom; subjektivna je, ali odgovorna (Kimball, 2013: 160).  U okviru takve 

interpretativne paradigme Ameling (2022) navodi da tempo, boja, dinamika, dikcija i disanje ne 

predstavljaju ukrasne elemente, nego retorička sredstva izraza kojima se ostvaruje komunikacija 

između teksta i glazbe. Pritom autorica ustraje na tvrdnji da je početna oznaka tempa smjernica 

karaktera, a ne metronomska mjera. Tempo se tijekom izvedbe prirodno mijenja u skladu s frazom, 

harmonijskim žarištima, retoričkim akcentima i unutarnjim raspoloženjima čak i kada te promjene 

nisu zapisane (Ameling, 2022: 16–17). Međutim, fleksibilnost ne znači proizvoljnost. U jednoj 

sintagmi: tempo u solo pjesmi nije broj, nego rečenica, jer se oblikuje kao govor. Sličnu funkcija 

ima i  boja tona koja nije efekt već nositelj značenja. Ameling ističe da ljudski glas, uz violinu, 

posjeduje najveći raspon timbralnih nijansi, pa bojanje tona postaje semantičko sredstvo izraza, a 

ne puki ukras. Svjetliji timbri podupiru vedrinu i jasnoću, dok tamniji prizivaju ozbiljnost i tugu; 

u oba slučaja boja mora proizaći iz unutarnjeg sluha i karaktera interpretacije. Kako bi se izbjegla 

monotonija, pjevač najprije mora čuti zamišljenu nijansu, a tek je potom ostvariti u zvuku 

(Ameling, 2022: 17–19). 

 Sličan princip vrijedi i za dinamiku, koja uz boju tona tvori temelj izražajnosti vokalne 

interpretacije. U glazbi, a osobito u pjevanju, dinamika - odnos između tiho i glasno, napetosti i 

opuštenosti - mora biti živa, raznolika i prirodna, nikako jednolična ili prenaglašena. Dinamika 

daje život i retoričku snagu izričaju, dok jednoobrazna glasnoća osiromašuje frazu, a pretjerani 

forte radi dojma guši finesu (Ameling, 2022: 19). Na važnost mjere u glasnoći upozoravao je 

prema Ameling, Richard Strauss na sljedeći način: „Piano, piano, meine Herren, das Forte kommt 

von selber“7 dok je Pablo Casals savjetovao Jörgu Demusu da dvije iste note nikada nisu iste, jer 

svaka mora imati vlastitu boju, naglasak i smisao. Umjetnik, prema Ameling, mora oživotvoriti 

svaku nijansu i stalno težiti varijaciji izričaja. Ova se načela mogu sažeti u estetsku maksimu koju 

je Flaubert izrazio riječima „Le bon Dieu est dans le détail“ 8. U vokalnoj interpretaciji to znači da 

 
7 „Tiho, tiho, gospodo, forte dođe sam od sebe.“ (Prijevod: Anja Papa Peranović) 
8 „Savršenstvo je u detalju.“ (Prijevod: Anja Papa Peranović) 



 

 42 

suglasnik, napjevni početak samoglasnika, mikrorubato i pažljivo odmjerena boja čine razliku 

između puke reprodukcije i smislenog umjetničkog izričaja (Ameling, 2022: 19).  

Ronyak primjećuje da se u tradicionalnoj muzikologiji izvedba (sviranje, pjevanje) smatrala nečim 

sporednim ili tek dodatkom tumačenju, da je izvedba samo čin oživljavanja djela koje već postoji 

izvan i prije samoga izvođenja. Takvo shvaćanje podrazumijeva da glazbeno djelo ima samostalno 

postojanje, neovisno o njegovoj realizaciji, dok se izvođaču dodjeljuje sekundarna, posrednička 

uloga između zapisa i slušatelja. Promijenimo li, međutim, istraživačku perspektivu, način na koji 

promatramo, tumačimo i razumijemo izvedbu, pokazuje se da izvedba nije prijenos značenja nego 

mjesto nastanka. Time se korigira predodžba o djelu kao zatvorenom, stabilnom tekstu te se 

glazbeno djelo shvaća kao proces koji se u svakom izvođenju iznova oblikuje i potvrđuje (Ronyak, 

2014: 543–549). 

U takvom se okviru hermeneutika, kao znanost i umjetnost tumačenja značenja, ne odbacuje nego 

mijenja svoju funkciju. I dalje postoji potreba za iščitavanjem smisla, ali se estetsko značenje više 

ne promatra kao unaprijed zadano, već kao nešto što se oblikuje u samom činu izvedbe, u onome 

što se u sadašnjem trenutku događa pred slušateljem (ibid.). Drugim riječima, smisao djela ne 

prethodi izvedbi nego iz nje proizlazi. 

Ronyak se oslanja na performativne studije (Schechner, Turner, Carlson, Cook, Auslander, Cone), 

koje pokazuju da izvedba nije samo reprodukcija unaprijed danog teksta, nego događaj koji stvara 

značenje unutar društvenog, estetskog i identitetskog konteksta. Tehnički čin izvođenja nota 

pritom se prepoznaje kao interpretativni proces koji uključuje iskustvo, tijelo, emociju i odnos 

prema publici. Schechner i Turner uvode pojam širokog spektra izvedbi, čime pomiču fokus s 

teksta na događaj. U središtu njihova pristupa nalazi se izvedba kao društveno-estetski čin koji 

obuhvaća raznolike oblike izražavanja, od umjetničkih rituala do kolektivnih akcija u kriznim 

situacijama. Na taj način izvedba se promatra kao prijelazna, politički osjetljiva i potencijalno 

oslobađajuća praksa (Ronyak, 2014: 543–549).  

Analiza izvedbi, premda različito motivirana, prisutna je u promišljanjima Ameling i Kimball. 

Ameling naglašava važnost usporednog praćenja partiture i interpretacije radi razumijevanja stila 



 

 43 

i strukture djela (Ameling, 2022: 6–8). Kimball (2013: 23) interpretaciju izjednačuje s 

razumijevanjem: prije same izvedbe pjevač integrira stečeno znanje o pjesmi u cjelovitu svijest o 

njezinu smislu. To razumijevanje nije konačno, nego se mijenja s iskustvom i umjetničkim 

sazrijevanjem, pa se ista pjesma u ponovnim izvedbama otkriva kroz nove slojeve značenja i 

izražajnih nijansi. Hemsley (1998: 120–122) interpretaciju povezuje uz poznavanje tipologije i 

stilska obilježja solo pjesama, dok Greene (1931) inzistira na javnom činu izvedbe, budući da 

interpretacija dobiva puni smisao tek u susretu s publikom. Stein i Spillman (1996: xv) pružaju 

modele analitičke razrade pojedinih pjesama koji sustavno povezuju glazbenu strukturu i 

izvođačku interpretaciju. 

Na to se nadovezuje i pristup Youens (1991: xiii), koja pokazuje da je primjerice Schubertova 

glazba već sama po sebi interpretacija i dramatsko čitanje poetskog teksta. Iz toga proizlazi da se 

izvedba ne može svesti na tehničku reprodukciju notnog zapisa, nego nužno postaje interpretativni 

čin kojim se psihološka složenost lirskog subjekta iznova oblikuje i prenosi. 

Iz gore navedenoga se može zaključiti da je izvedba istovremeno estetski događaj i etička obveza 

u kojem je nužna tehnika, ali samo kao sredstvo retorike, imaginacija je potrebna, ali kao 

sposobnost razlikovanja, a ne proizvoljnosti; partitura je nezaobilazna, ali shvaćena kao skripta 

koja se u susretu s publikom pretvara u govor. Tehnička reprodukcija bez retoričkoga smisla ostaje 

nijema, dok interpretacija, naprotiv, pretvara tehniku u govor, a govor u smisao. Kroz različite 

parametre izvedbe uspostavlja se razlika između tehničke reprodukcije i interpretacije. Paradigmu 

interpretacije čine tempo, boja, dinamika, dikcija, legato, vibrato i disanje ne samo kao popis 

vještina, nego sustav sredstava za artikulaciju značenja. Ameling  (2022: 10) upravo zato govori o 

alatima koji se uvijek primjenjuju s mjerom u službi glazbeno-poetskog sadržaja. Pritom je ključno 

da svaki od tih alata ima svoje mjesto; tempo, poput rečenice, slijedi formu, harmoniju i retoriku 

teksta; boja djeluje kao zvučna metafora i nositelj semantike riječi; dinamika, kao pragmatika 

komunikacije, oblikuje odnos prema slušatelju. Tek tada parametri prestaju biti puka tehnika i 

postaju govor. 

Kimball (2013: 18–23) ovu retoriku parametara vraća u proces pripreme, smatrajući interpretaciju 

dijalogom kroz vrijeme, jer svaka izvedba odražava trenutnu razinu svijesti o pjesmi, a svako novo 



 

 44 

izvođenje produbljuje njezin smisao. Program od dvadesetak solo pjesama tako postaje putovanje 

kroz likove, situacije i emocije, ponekad povezane tematskom niti, a ponekad oblikovane kao 

mozaik različitih ugođaja, ali uvijek je riječ o zajedničkom djelu pjevača i pijanista čija 

senzibilnost ponovno oživljuje zapisano. Stoga je mogućnost postojanja jedne jedine, konačne 

interpretacije unaprijed isključena, a kako je vidljivo i u rječnicima (Random House; Pocket 

Oxford; Encarta; Langenscheidt/Merriam-Webster), interpretacija je i čin izvođenja u skladu s 

vlastitim razumijevanjem i hermeneutičko utvrđivanje značenja, uvijek određeno osobnim 

iskustvom i okolnostima (Kimball, 2013: 160). Kimball nadalje ističe da blijedim izvedbama 

najčešće prethodi nedovoljno ovladavanje repertoarom. Dok tehnička i umjetnička kompetencija 

nisu stabilne, interpretativna sloboda ostaje iluzija. Sustavno propitivanje skladateljevih namjera, 

primjerice pitanja zašto je odabrana određena gesta ili harmonijski postupak, prema autorici 

predstavlja nužan korak prema autentičnosti, budući da notni zapis funkcionira kao scenarij koji 

treba ispuniti interpretativnim smislom (Kimball, 2013: 161). Individualnost pjevača Kimball 

definira kao njegov najveći kapital, a odgovor na spoj riječi i glazbe uvijek je subjektivan jer 

proizlazi iz osobne sinteze temperamenta, intelektualnih sposobnosti i vokalnih predispozicija. 

Subjektivnost postaje važan dio interpretacije, s obzirom na to da odnosi između zvuka i poetskog 

izraza nisu mjerljivi. Na konačni izvedbeni rezultat dodatno utječu brojni kontekstualni čimbenici 

kao primjerice spol, glasovna klasifikacija, tesitura, odnos između pjevača i pijanista te tehničke 

okolnosti izvedbe ili snimanja, koji zajedno oblikuju njezin individualni karakter (Kimball, 2013: 

165). 

Hemsley pluralnost interpretacijskih pristupa usustavljuje vraćanjem teksta u središte izvođačkog 

procesa. Dok Ameling i Kimball tehniku promatraju kao most između zvuka i smisla, Hemsley 

navodi da je polazište uvijek u jeziku i to u njegovu značenju, ritmu, pulsu i zvuku riječi. Prema 

autoru, tekst, nije ukras glazbi nego njezina semantička jezgra. Stoga interpretativni process mora 

započeti detaljnom analizom jezika, osobito u stranim idiomima, gdje svaki semantički i fonetski 

element mora biti potpuno jasan, jer slobodni prijevodi vode u pogrešnom smjeru (Hemsley, 1998: 

120–122). Razumijevanje jezika, prema Hemsleyu, preduvjet je vokalne slobode jer pjevač koji 

ne razumije riječ ne može je istinito niti otpjevati. Njegova klasifikacija pjesama kao 

ambijentalnih, dramatskih, narativnih, kontemplativnih ili onih koje pripadaju belcanto tradiciji i 



 

 45 

narodnom napjevu nije čvrsto zadana shema, nego orijentir za retoriku. Takva tipologija pjevaču 

pomaže pronaći odgovarajući ton govora, ali mu ostavlja slobodu u oblikovanju emocionalne boje 

i dramaturškog luka. Hemsley time brani autentičnost svake glazbene misli u njezinu vremenu i 

kontekstu. Takvo poimanje interpretacije zahtijeva disciplinirani analitički rad, ali i svijest o 

granici između analize i pretjerane interpretacije. Detaljna analiza ima smisla samo ako vodi prema 

širem razumijevanju skladateljeve namjere; ako se izgubi u deskriptivnosti, postaje opisivanje, 

komentar ili karikatura. U izvedbenom području boje i tona Hemsley traži stabilnost kvalitete 

glasa, promjene raspoloženja ostvarene u većim formalnim cjelinama te jasno razlikovanje 

fonacijskih nijansi (promjena u rezonanciji i fokusu tona) od artikulacijskih varijacija (promjena 

u izgovoru i naglasku). Samo takvim pristupom moguće je izbjeći imitativnu karikaturu likova 

(Hemsley, 1998: 149–150). Pjevač, prema Hemsley, ne smije glumiti svaku emociju promjenom 

boje, nego je mora izraziti kroz glazbenu logiku fraze i retoričku jasnoću teksta. Hemsleyjev 

pristup tako nastoji uspostaviti ravnotežu između discipline i slobode. Izvedba mora biti slobodna 

ali ne proizvoljna; tehnički svjesna, ali ne mehanička; emocionalna, ali ne teatralna. Vokalna 

tehnika time poprima dublje značenje: ona nije skup vježbi, nego sredstvo usmjeravanja izraza 

prema smislu riječi i istini trenutka. Takvo razumijevanje interpretacije omogućuje pjevaču da se 

kreće između racionalne analize i emocionalne spontanosti, čuvajući prirodnost glasa i poezije kao 

zajednički prostor izraza.  

Središnji most prema publici je onaj neuhvatljivi, ali prepoznatljivi fenomen koji Hemsley prema 

Greeneu (1998: 187) naziva magnetizmom ili „gossamer thread”, paučinasta nit koja prenosi 

emocionalni naboj i održava napetost zajedničkog iskustva u koncertnoj dvorani. Taj magnetizam 

ne proizlazi iz vanjskih gesti ili namještenog izraza, nego iz autentične unutarnje prisutnosti 

izvođača. Ostvarivanju tog stanja najviše smeta pretjerana samosvijest, kada je pjevač previše 

usmjeren na vlastiti glas, tehniku ili dojam koji ostavlja, jer tada dolazi do gubitka spontanosti, 

imaginacije i istinskog kontakta s glazbom i publikom. Njegovi su saveznici tjelesna i mentalna 

uravnoteženost, temeljita priprema, koncentracija, anticipacija i iskrena volja za dijeljenjem 

umjetničkog iskustva. Greene (1931: 13-19) tvrdi da interpretacija označava početak istinske 

umjetničke egzistencije pjevača, kako napreduje u umjetnosti interpretacije, tako raste važnost 

promišljanja i pripreme u odnosu na samo tehničko izvođenje. Stil, prema Greeneu (1931: 28–37), 



 

 46 

oblikuje izvođača, dok su njegovi glavni protivnici površni efekti, pretjerana razrada i samosvijest. 

U interpretativnom činu fokus mora ostati na pjesmi kao nositeljici značenja i na publici kao 

njezinu sugovorniku, jer upravo taj odnos čini temelj umjetničke vjerodostojnosti izvedbe. 

Navedene razlikovne formulacije o odnosu između izvedbe kao čina interpretacije i tehničke 

reprodukcije mogu se sažeti na sljedeći način. Tehnička reprodukcija počiva na točnosti izvedbe: 

visine tonova i ritmovi su precizni, metrički okvir stabilan, a glas lijep i ujednačen. Međutim, bez 

retorike izvedbenih parametara, rečeničnog tempa, semantički obojene boje tona, organski 

motivirane dinamike, jasne dikcije i smislenih napjevnih početaka, takvo pjevanje ostaje na razini 

opisa, bez izražajnog govora, odnosno zvuk bez značenja. 

Interpretacija, naprotiv, koristi tehniku kao sredstvo oblikovanja smisla. Tempo se pritom 

razumijeva kao sintaksa glazbenog govora, boja tona kao metafora izraza, a dinamika kao 

pragmatika komunikacije. Dikcija i legato ne djeluju kao dvije suprotstavljene vještine, već kao 

istodobno ostvareni aspekti govora pjevanjem. Vibrato i disanje također ne funkcioniraju kao 

autonomni efekti, nego kao kontrolirani resursi ekspresije (Ameling, 2022: 11–12; 16–23). Kada 

se svi ti elementi sjedine, kada tehnika postane sredstvo izraza, a zvuk nositelj smisla, izvedba 

prestaje biti naknadni čin i postaje mjesto nastanka značenja (Ronyak, 2014: 543–549). 

U zaključku se nadopunjuju navedene perspektive Kimballove koncepcija mikrodrame i 

minijature, Amelingin pojam posredništva i dvorazinski model rada, Hemsleyjeva tipologija 

prema Greeneu, Ronyakino premještanje težišta s teksta na izvedbu, Steinova i Spillmanova 

poveznica između poetske analize i glazbene forme, Greeneova estetika univerzalnih emocija. 

Njihova je zajednička pretpostavka da izvedba solo pjesme nije dopuna stabilnom tekstu, nego 

njegova javno ostvarena istina; da je partitura tek struktura kojoj izvođači daju ekspresiju i 

iznenađenje izvedbe (Ameling, 2022: 8); da tempo nije broj nego rečenica, da boja nije ukras nego 

zvučna metafora, da dinamika nije glasnoća nego dramaturgija odnosa s publikom. Iz Youensina 

shvaćanja glazbenog zapisa kao interpretacije poetskog teksta proizlazi da se izvedba solo pjesme 

ne može razumjeti kao puka tehnička reprodukcija notnog zapisa, nego kao čin u kojem se značenje 

djela ostvaruje u zvuku. U tom kontekstu razlika između reprodukcije i interpretacije temelji se na 

činjenici da je prva usmjerena na realizaciju notnog zapisa, dok se druga odnosi na ostvarenje 



 

 47 

njegova značenja. Smisao u pjesmi koja se izvodi, nastaje u istom trenutku u kojem se ton rađa iz 

riječi, a riječ zadobiva život u tonu. Upravo u toj istodobnosti izvedbenog trenutka nalazi se 

temeljna činjenica da izvođački čin nije samo tehnička vještina (reprodukcija), nego prije svega 

oblik umjetničke interpretacije.  

Radočaj-Jerković (2024: 38–42) sustavno razgraničuje pojmove reprodukcije i interpretacije u 

glazbenoj izvedbi te pokazuje kako se povijesno i teorijski razvijao odnos između notnog zapisa, 

izvođača i umjetničkog smisla. Polazi od etimološkog i enciklopedijskog značenja reprodukcije 

kao ponovnog izvođenja koje teži vjernosti izvorniku, ističući da je takvo shvaćanje dugo 

dominiralo glazbenom praksom, osobito od 19. stoljeća nadalje, kada se izvođač počeo shvaćati 

kao posrednik skladateljeve namjere. Posebno važnim autorica smatra teorijske doprinose koji 

interpretaciju shvaćaju kao kreativni čin. U svjetlu navedenih teorijskih pristupa postaje jasno da 

se pitanje interpretacije ne može svesti na jednostavnu opreku između vjernosti zapisu i izvođačke 

slobode. Izvedba se pokazuje kao složen proces u kojem se tehnička preciznost, povijesno i 

estetsko razumijevanje te kreativna odgovornost međusobno uvjetuju. Upravo u toj napetosti 

između zadanoga i oblikovanoga otvara se prostor za umjetničku interpretaciju kao autonomni čin. 

Kako sažima Radočaj-Jerković: 

„Može se zaključiti da iako se svako izvođenje glazbe ne može (i ne treba) smatrati 

interpretacijom, balansiranim odnosom između vjernosti partituri i opravdanih, utemeljenih te 

svrhovitih kreativnih rješenja moguće je dosegnuti razinu originalne izvedbene interpretacije.“ 

 

3.4. Vokalno - tehnički preduvjeti za ostvarenje umjetničke interpretacije 

 

 

U solo pjesmi, kao sintezi glazbe i poezije, vokalna tehnika ne predstavlja samo tehničku osnovu 

pjevanja, nego središnji element interpretativne svijesti. Autori koji su se bavili ovom temom slažu 

se u tvrdnji da bez tehničke stabilnosti i svjesne kontrole glasovnog mehanizma nije moguće 

ostvariti uvjerljivu izvedbu, ali naglašavaju različito pojedine aspekte. Elly Ameling polazi od 

ideje da svaka riječ nosi i zvuk i značenje, dok Thomas Hemsley smatra da tekst zauzima središnju 

ulogu u interpretaciji. Carol Kimball promatra glas kao instrument pripovijedanja, a Stein i 

Spillman tumače izvođenje kroz teorijski i analitički pristup. Plunket Greene i Ronyak donose šira, 



 

 48 

više filozofska razmišljanja o ulozi pjevača i umjetničkog izraza, pri čemu su njihovi doprinosi 

više refleksivni nego tehnički. Iz svega navedenog, moguće je uočiti da se vokalno – tehnički 

preduvjeti ne mogu promatrati izolirano, već kao dinamičan temelj koji omogućuje umjetničko 

jedinstvo glazbe, teksta i interpretativne imaginacije. Izvedba solo pjesme ne iscrpljuje se u 

točnom reproduciranju zapisanog notnog teksta, nego se ostvaruje kao čin interpretacije u kojem 

se glazba i poezija stapaju u jedinstvenu estetsku i retoričku cjelinu. Pjevač u tom procesu ne 

djeluje kao neutralan prenositelj zapisa, nego kao interpret koji poetske slike i glazbene geste 

pretvara u smisleni događaj. Kako ističe Hemsley (1998: 188) umjetnička izvedba pretpostavlja 

tehniku koja je u potpunosti usvojena i automatizirana, tako da se izvođačeva pažnja može 

nesmetano usmjeriti na oblikovanje izraza, značenja i komunikacije, a ne na svjesnu kontrolu 

tehničkih postupaka. Ronyak (2014: 543–549) dodatno proširuje ovu perspektivu navodeći da se 

značenje ne može svesti na notni zapis i tekst, nego nastaje u samom činu izvedbe, u prostoru 

susreta između izvođača i publike. Izvedba time postaje mjesto gdje glazba i riječ zadobivaju svoje 

puno značenje, ne kroz tehničku točnost, nego kroz estetsku svijest i imaginativnu prisutnost 

izvođača.  

 

Stein i Spillman (1996) povezuju vokalnu tehniku s analitičkim i teorijskim aspektima. Njihov je 

pristup jedinstven jer izvođačima nudi metodološki okvir koji povezuje teorijska znanja o formi, 

harmoniji i fraziranju s vokalno-tehničkim postupcima disanja, legata i artikulacije, čime tehniku 

pretvara u sredstvo izraza. Primjenjujući linearnu analizu proizašlu iz schenkerijanskih9 načela u 

kontekstu vokalne interpretacije, autori pokazuju da svijest o dubinskoj strukturi glazbe može 

voditi izvođača u oblikovanju fraze i dinamike. Tehnika se pritom razumijeva kao sredstvo 

interpretacije, a ne kao autonomna mehanička vještina. Njihov je cilj, kako sami navode, osigurati 

izvođačima alate za donošenje interpretativnih odluka, pri čemu razdvajanje tematskih cjelina 

harmonije, melodije, ritma i forme ne narušava jedinstvo, nego predstavlja pedagošku strategiju 

koja vodi prema dubljem razumijevanju glazbe (Stein i Spillman, 1996). U usporedbi s Ameling i 

 
9 Glazbeno-analitička metoda koju je razvio Heinrich Schenker (1868.–1935.), austrijski glazbeni teoretičar. Njegova 

teorija, poznata kao Schenkerova analiza ne bavi se površinskim elementima glazbe (ritmom,  instrumentacijom, 

harmonijskim trikovima), nego traži duboku strukturu - temeljni kostur na kojem se gradi svaka tonalna kompozicija, 

da se pokaže unutarnje jedinstvo i organski rast glazbenog djela iz jedne osnovne ideje. Izvor: The Editors of 

Encyclopaedia Britannica. “Heinrich Schenker.” Encyclopedia Britannica, June 15, 2025. Dostupno na: 

https://www.britannica.com/biography/Heinrich-Schenker. Pristupljeno 4.9.2025. 



 

 49 

Kimball, koji naglasak stavljaju na dikciju i imaginaciju, Stein i Spillman nude teorijski okvir koji 

interpretaciji daje strukturalnu podlogu. Time pokazuju da se umjetnička sloboda ne suprotstavlja 

disciplini, nego se na njoj temelji. 

 

Greene (1931) ističe da interpretacija počiva na tehničkoj usavršenosti, osjećaju za atmosferu i 

ovladavanju tonskom bojom. Tehniku, prema autorovom tumačenju, nije teško naučiti, ali njezina 

potpuna integracija u izvođačku praksu zahtijeva ustrajan rad i disciplinu (Greene, 1931: 1–8). U 

tom je smislu blizak Ameling, iako djeluje iz drugačijeg povijesnog konteksta; oba autora smatraju 

da tehnička stabilnost mora postati automatski odgovor glasa na izražajne impulse. Greene 

naglašava važnost kontrole daha, rezonance, jasne dikcije i lakoće fraziranja, pri čemu se 

izražajnost temelji na jednostavnosti i prirodnosti tona. Takav racionalan pristup odražava duh 

ranog dvadesetog stoljeća, u kojem se estetski ideal čistog tona povezuje s idejom samodiscipline 

i profesionalne pouzdanosti. Na taj način Greene pokazuje da tehnička sigurnost nije samo tehnički 

alat, nego i pokazatelj umjetnikove estetske zrelosti te profesionalne svijesti. 

 

Elly Ameling taj ideal vokalne discipline razvija unutar suvremenog pedagoškog konteksta, u 

kojem legato zauzima središnje mjesto kao temeljno tehničko i estetsko načelo pjevanja. Prema 

njezinu tumačenju, legato nije tek fizičko povezivanje tonova, nego princip koji objedinjuje 

kontrolu daha, dinamike i kontinuiteta zvuka, čime postaje preduvjet uvjerljive interpretacije 

(Ameling, 2022: 11). Polazeći od tradicije bel canta, autorica smatra da je legato osnova svake 

pjevačke linije te da njegovo savladavanje omogućuje slobodu u svim ostalim oblicima fraziranja. 

Ameling razlikuje horizontalno fraziranje, koje teži stvaranju dugih zaokruženih glazbenih linija, 

od vertikalnog, utemeljenog na ritmičkoj artikulaciji i preciznosti izgovora. Upozorava da se 

slogovno pjevanje često pogrešno tumači kao nužna posljedica notacije, pri čemu se gubi smisleni 

glazbeni tijek. Suprotno tomu, pjevač mora povezivati riječi i slogove u organsku cjelinu koja diše 

zajedno s frazom i teži retoričkom cilju. Kao vježbu koja razvija osjećaj za kontinuitet i povezanost 

tona, Ameling preporučuje izvođenje gregorijanskih korala, jer oni omogućuju uranoteženo 

usmjeravanje daha i jasnoću linije. Ameling vokalnu tehniku ne shvaća isključivo kao fiziološki 

proces, nego i kao oblik mentalne discipline i duhovne koncentracije, u kojoj tehnička  kontrola 

postaje izraz unutarnje sabranosti i umjetničke predanosti. Nadalje, još jedan ključni element 



 

 50 

vokalne tehnike, vibrato, Ameling ne smatra dodatkom već prirodnom sastavnicom tona. Prema 

tumačenju Ameling (2022: 21–22), vibrato proizlazi iz slobodnog, uravnoteženog tona te 

funkcionalne postavke glasa. Umjetno induciran vibrato, upozorava autorica, dovodi do narušene 

intonacije i gubitka kontrole. U tom smislu podsjeća na Mozartovu opasku o pretjeranom vibratu 

koji, umjesto da oplemeni, narušava jednostavnost i čistoću tona. U interpretaciji solo pjesme, 

vibrato se može prilagoditi potrebama izričaja, ali uvijek uz mjeru i svijest o kontekstu. 

Izostavljanje vibrata može poslužiti za prikaz krhkosti, napetosti ili distance, dok ubrzano titranje 

može pojačati osjećaj  uzbuđenja ili emocionalnog vrhunca. Takvo shvaćanje potvrđuje autoričinu 

estetičku dosljednost da tehnika ne predstavlja zatvoren sustav nego fleksibilan okvir koji 

omogućuje izražajnu raznolikost i kontroliranu spontanost vokalne izvedbe. Njezina izjava da 

„ljepota leži u liniji“ sažima cjelokupnu filozofiju pjevanja, tehnička savršenost nije cilj sam po 

sebi, već sredstvo očuvanja jasnoće glazbenog izraza. 

 

Nadalje, u pristupu disanju, Ameling razvija osobito precizan i suvremen pristup. Ističe da se izraz 

„uzeti dah“ pogrešno razumijeva u značenju prisile i napora, dok bi pravilno disanje trebalo biti 

prirodno i spontano i povezano s otvaranjem tijela (Ameling, 2022: 23). Disanje, prema autorici, 

nije pokazatelj fizičke izdržljivosti, nego sredstvo oblikovanja glazbene strukture. Svaki udah 

mora imati interpretativnu svrhu, u službi poetskog smisla fraze. Slično Hemsleyju, koji povezuje 

disanje s pojavom nove misli i harmonijske promjene (Hemsley, 1998: 134–135), Ameling 

(Ameling, 2022: 23) navodi da disanje predstavlja granicu između dviju misli. U njezinu 

tumačenju, disanje postaje istodobno tehnički i izražajni alat: ono određuje tempo, emocionalnu 

boju i logiku glazbenog tijeka. Disciplinirano, ali prirodno disanje osigurava stabilnost tona i 

smirenost scenske prisutnosti, a upravo ta ravnoteža razlikuje profesionalnu interpretaciju od 

amaterske izvedbe. 

 

Hemsley osobitu važnost pridaje razumijevanju harmonijske strukture kao temelja tehničke i 

izražajne izvedbe. Smatra da promjene u harmoniji označavaju promjene u emocionalnom tijeku 

te da ih izvođač mora osvijestiti u cilju uvjerljive interpretacije (Hemsley, 1998: 120–122). Takvim 

se razumijevanjem Hemsley približava stavovima Stein i Spillman, iako Hemsley polazi iz 

izvođačke, a ne teorijske perspektive. U njegovom pristupu tehnička priprema ne znači samo 



 

 51 

savladavanje pjevačkih vještina, nego sposobnost prepoznavanja odnosa između teksta, harmonije 

i izražajnog cilja izvedbe. 

 

Kimball pruža složen uvid u međuodnos vokalne tehnike i interpretativnog procesa, promatrajući 

ih kao međusobno ovisne dimenzije koje se ostvaruju u kontinuiranoj interakciji. Umjetnička solo 

pjesma, prema shvaćanju autorice, rezultat je sustavne pripreme koja obuhvaća analizu teksta, 

glazbene strukture i poetske slike, pri čemu se tehnička, emocionalna i intelektualna komponenta 

prožimaju u jedinstvenom izražajnom činu (Kimball, 2013: 23). Skladateljev izbor melodijskih i 

harmonijskih sredstava oblikuje emocionalni ugođaj i semantičku dubinu. Kimball stoga predlaže 

metodički okvir interpretacije koji uključuje čitanje poezije naglas, izdvajanje poetskih slika i 

njihovu transformaciju u zvuk. Time uvodi pojam mikrostrukturalne osjetljivosti pjevača kao 

sposobnosti prepoznavanja i transfera suptilne ritmičke, intonativne i semantičke nijanse teksta 

kroz zvukovni izraz (Kimball, 2013: 24). Kimball navodi da pristup u kojem se tehnička disciplina 

razumije kao sastavni dio izražajnog procesa, otvara teorijski okvir koji se nadovezuje na 

Hemsleyjevo tumačenje harmonijske strukture kao izvora interpretativne logike te anticipira 

analitičko-pedagoški model Steina i Spillmana, u kojem se izvođačka praksa i teorijsko 

razumijevanje glazbenog teksta povezuju u jedinstveni sustav vokalne artikulacije i izraza. 

Kimball smatra da tehnika nije samo sredstvo, nego dio izraza. Kad izvođač savlada tehniku, ona 

mu ne služi samo da ispravno otpjeva tonove, nego da izrazi značenje i emociju glazbe. Tehnika i 

interpretacija su neodvojive. Ovaj se pristup oslanja na Hemsleyjevu ideju da harmonijska 

struktura skladbe (odnosi između akorda, napetosti i razrješenja) pruža unutarnju logiku i smisao 

interpretacije. Drugim riječima, način na koji izvođač oblikuj frazu i cjelinu ovisi o tome kako 

glazba harmonijski diše. Kimballina koncepcija takvog razumijevanja interpretacije unaprijed 

predviđa pristup Steina i Spillmana, koji su kasnije razradili metodu povezivanja analize i 

izvođenja odnosno učenje pjevanja kroz razumijevanje glazbenog teksta (harmonije, ritma, 

strukture). Kod Steina i Spillmana, kao i kod Kimball, izvođač ne ostaje na razini tehničke 

realizacije nego djeluje skao interpret koji razumije glazbeni proces koji izvodi. To se 

razumijevanje neposredno očituje u izgovoru, boji glasa, dinamici i frazi, odnosno u cjelokupnom 

izražaju izvedbe. 

 



 

 52 

Na temelju analize Susan Youens (1991) može se uočiti da njezino tumačenje Winterreise jasno 

pokazuje koji su vokalno-tehnički preduvjeti nužni za ostvarenje umjetničke interpretacije. 

Vokalna linija, deklamacija, tempo i dinamika u ciklusu nisu neutralni parametri, nego su 

oblikovani prema značenju teksta i psihološkom stanju lirskog subjekta, zbog čega vokalna tehnika 

ne predstavlja cilj interpretacije, nego sredstvo koje omogućuje artikulaciju unutarnjeg monologa 

i značenjske složenosti djela.  

 

Sažimajući prethodno navedene pristupe, može se uočiti da autori Ameling, Hemsley, Kimball te 

Stein i Spillman dijele zajedničku ideju o cjelovitosti interpretativnog procesa. Vokalna tehnika 

pritom se ne promatra kao puko sredstvo kontrole, nego kao organski element izraza. U središtu 

je uvijek odnos glasa, riječi i glazbe, premda put do tog jedinstva poprima različite oblike: kod 

Ameling prevladava fiziološko-izražajna dimenzija, kod Hemsleyja tekstualna, kod Kimball 

imaginativna, a kod Steina i Spillmana analitička. Kod Youens vokalno-tehnički elementi su nužni 

preduvjeti za artikulaciju unutarnjeg monologa i psihološke složenosti lirskog subjekta, pri čemu 

tehnika služi ostvarivanju značenja. U svim se pristupima tehnička kompetencija pojavljuje kao 

preduvjet umjetničke slobode, dok se sama sloboda ostvaruje kroz disciplinu i svjesnu kontrolu 

izraza. Parsons donosi teorijski pomak u razumijevanju odnosa između vokalne tehnike i 

interpretacije. Za razliku od autora koji tehniku promatraju kao preduvjet izražajnosti, Parsons je 

definira kao aktivnu sastavnicu samog interpretativnog procesa. U njegovu tumačenju, notni zapis 

ne predstavlja zatvoreno i samodostatno djelo, već početnu strukturu koja se ostvaruje tek u 

trenutku izvedbe, kroz interakciju izvođača, publike i konteksta. Time se težište pomiče s 

reprodukcije na čin stvaranja značenja u aktualnom izvedbenom trenutku. Parsons (2004: 3–11) 

upozorava da pretjerana tehnička usmjerenost može dovesti do gubitka svježine i spontanosti 

interpretacije, te zagovara ravnotežu između preciznosti i izražajnog rizika. Takav pristup 

približava ga teorijama izvedbenih studija i suvremenom razumijevanju interpretacije kao procesa. 

Vokalna se tehnika razumijeva kao dinamičan sustav koji omogućuje fleksibilnost, 

komunikacijsku autentičnost i estetsku otvorenost. Na taj način Parsons nadopunjuje izvođačko-

pedagoške modele Ameling, Kimball i Hemsley suvremenim teorijskim uvidom u tehniku kao 

kreativnim čimbenikom umjetničke interpretacije.  

 



 

 53 

Sustavan pregled glazbenih elemenata, harmonije, tonaliteta, melodije, motiva, ritma, metra i 

forme, kao temeljnih alata interpretacije daju Stein i Spillman (Stein i Spillman, 1996). Autori 

naglašavaju važnost njihova međusobnog djelovanja u stvaranju značenja te potiču izvođača da na 

temelju razumijevanja strukture razvije sposobnost samostalnog odlučivanja u izvedbi. Na taj 

način teorijska analiza dobiva praktičnu funkciju, a izvođač postaje aktivan koautor izvedbenog 

procesa. 

 

Hemsley (1998: 134–135) ovu misao proširuje analizom odnosa glasa i klavirske pratnje, pri čemu 

se pratnja ne smije promatrati samo kao pozadina, nego kao aktivni nositelj dramaturgije i 

značenja. Harmonijski prijelazi, promjene teksture i ritmički impulsi u pratnji djeluju kao 

interpretativni pokazatelji koji vode pjevača kroz emocionalne promjene u djelu. Na taj se način 

vokalno-tehnički preduvjeti proširuju izvan granica individualne izvedbe i uključuju interakciju s 

pijanistom kao ravnopravnim sudionikom glazbenog dijaloga. 

 

Kimball dodatno produbljuje ovaj pristup analizom melodije, ritma, harmonije i forme, pokazujući 

kako njihovo međudjelovanje oblikuje emocionalnu dinamiku pjesme (Kimball, 2013: 103–109). 

Autorica melodiju promatra u relaciji s klavirskom pratnjom i harmonijskom strukturom, dok 

ritam opisuje kao kralježnicu glazbe koja određuje napetost i opuštanje interpretacije. U analizi 

forme naglašava da pjevač mora prepoznati odnos između poetske i glazbene strukture te uočiti 

skladateljevo namjerno odstupanje od metričke ili ritmičke pravilnosti. Ovakav analitičko-

interpretativni okvir omogućuje izvođaču preciznije planiranje fraziranja, disanja i dinamičkih 

odnosa, pri čemu se tehnička svijest ne može odvojiti od izražajne namjere. 

 

Prema Kimball (2013: 167), oblikovanje fraze temeljni je pokazatelj tehničke zrelosti, jer svaka 

fraza zahtijeva niz mikroodluka o težini tona, boji i vremenskoj artikulaciji, a takve odluke 

proizlaze primarno iz precizne kontrole disanja i rezonancije, ali i iz razumijevanja semantičkog 

ritma jezika. Autorica naglašava da tehnička svijest ne ograničava spontanost, nego joj daje 

jasnoću i strukturu: samo izvođač koji vlada tehnikom može ostvariti imaginativnu slobodu. Što 

je pjevač dublje uronjen u poetski sloj pjesme, to potpunije može ostvariti svoj glazbeni izričaj, jer 

interpretacija istodobno čin razumijevanja i fizičkog izražavanja.  



 

 54 

Greeneovo shvaćanje, iako pripada ranijoj generaciji, nudi vrijedan most prema suvremenim 

pedagoškim načelima. Njegov zahtjev da tehnika postane automatska refleksija izraza (Greene, 

1931: 4–8) anticipira današnje shvaćanje tehničke discipline kao preduvjeta umjetničke slobode. 

Za razliku od Parsonsa i Kimball, koji naglasak stavljaju na kreativnost i interpretativni rizik, 

Greene inzistira na dosljednosti i fizičkoj stabilnosti kao jamstvu estetske jasnoće. Time potvrđuje 

da se tehnička i estetska dimenzija ne isključuju, nego međusobno nadopunjuju: kontrola glasa 

omogućuje izražajnost, a izražajnost potvrđuje tehničku zrelost. Njegov naglasak na disanju i 

rezonanciji pokazuje kontinuitet sa suvremenim pristupom Ameling, ali i evoluciju od pojma 

fizičke kontrole prema pojmu interpretativne svijesti. 

 

U širem kontekstu, svi analizirani autori pokazuju da vokalna tehnika nije samodostatna, već 

integrativna kategorija koja povezuje fiziološko, kognitivno i estetsko djelovanje. Razlike među 

njima proizlaze iz naglasaka: Ameling ističe osjetilnu preciznost, Hemsley lingvističku jasnoću, 

Kimball imaginativnu i poetsku svijest, Stein i Spillman analitičko razumijevanje, Greene 

disciplinu, Parsons otvorenost i izvedbenu kontekstualnost, a Ronyak premještanje težišta s notnog 

i poetskog teksta na izvedbu kao mjesto nastanka značenja. Uvidi Susan Youens uklapaju u 

shvaćanje tehnike kao značenjski uvjetovanog sredstva, a ne autonomne vokalne kategorije. 

Zajednički nazivnik njihova pristupa jest shvaćanje da se tehnička kompetencija pretvara u 

umjetničku vrijednost tek kada proizlazi iz svijesti o značenju i komunikaciji. 

 

Time se vokalno-tehnička svijest definira kao dinamičan oblik umjetničkog mišljenja u kojem se 

tehnička disciplina, analitička refleksija i estetska imaginacija stapaju u jedinstven proces 

interpretacije. Uspješna izvedba ne proizlazi iz samog posjedovanja vještine, nego iz sposobnosti 

izvođača da tehniku preobrazi u izražajni jezik. U tom se trenutku glas više ne čuje samo kao zvuk, 

nego kao misao i emocija pretočene u ton, kao prostor u kojem se tehnika uzdiže do umjetnosti. 

 

3.5. Odnos s publikom kao nezaobilazna komponenta interpretacije 

 

U suvremenoj vokalnoj pedagogiji i izvedbenoj praksi odnos s publikom zauzima središnje mjesto 

u definiranju umjetničke interpretacije. Iako svi autori uključeni u analizu ovoga poglavlja ističu 



 

 55 

da je komunikacija s publikom sastavni dio estetskog iskustva, njihovi se pristupi i pojmovni okviri 

razlikuju. Tako primjerice Kimball (2013) poima taj odnos kroz emotivnu i dramaturšku 

komunikaciju, gdje izvođač oblikuje doživljaj publike dinamikom i retoričkim naglaskom. 

Hemsley (1998) ga promatra kao etički čin dijeljenja iskustva, u kojem izvođač postaje posrednik 

smisla između teksta i slušatelja dok Ameling (2022) naglašava autentičnost i etičku prisutnost - 

sposobnost izvođača da bude potpuno usklađen s trenutkom izvedbe. Ronyak (2014) shvaća solo 

pjesmu kao izvedbeni događaj, u kojem se smisao ne prenosi jednostrano, nego nastaje u susretu 

izvođača i publike. 

 

Kimball (2013: 11) polazi od dramaturgijskog načela prema kojem je pjevač pripovjedač, 

posrednik između skladatelja, pjesnika i slušatelja. Prema njezinom shvaćanju, recital umjetničke 

solo pjesme je uspješan tek kada izvođač uspostavi emocionalni luk koji zatvara krug riječi, 

idealnu poveznicu između teksta, glazbe i publike. Publika tada nije pasivni promatrač, nego 

sudjeluje kao suputnik u emocionalnoj naraciji. Taj model interpretacije ne temelji se na 

ekstroverziji, nego na preciznoj analizi poetske i glazbene razine već na razumijevanju dramskog 

naglaska u tekstu i prepoznavanju emocionalnih točaka u glazbenoj strukturi. Na taj se način prema 

Kimball suptilno spaja tehnički i psihološki aspekt, pri čemu je tehnika sredstvo, a ne svrha izraza. 

Umjetnički čin postaje uspješan tek kada se tehničko savršenstvo stopi s emotivnom iskrenošću, 

kada pjevač ne prenosi glazbu, nego njome govori. Elly Ameling  (2022: 24) pojam komunikacije 

tumači drugačije: za nju se odnos s publikom ne ostvaruje kroz dramatizaciju, nego kroz 

autentičnost i prisutnost. Publika, kako tvrdi Ameling, postaje saveznik izvođača kada prepozna 

istinitost njegova izraza. Ta istinitost ne proizlazi iz savršenstva, nego iz unutarnje koncentracije i 

potpunog uranjanja u glazbu. Ameling odbacuje ideju da publika očekuje besprijekornost jer ono 

što slušatelji traže jest dirnutost - trenutak u kojem glas nosi emocionalnu istinu, a ne tehničku 

nepogrešivost. Izvođačeva zadaća nije dokazivanje nego dijeljenje. Ova je perspektiva vrlo bliska 

Hemsleyjevom (1998: 187–196) poimanju pjevača kao moralnog posrednika između autora i 

publike jer izvođenje nije čin samopotvrđivanja, nego čin darivanja. Tako autori na različite načine 

ukazuju na etičku osnovu interpretacije, umjetnik mora zadržati poštovanje prema djelu, ali i 

prema onima kojima je ono upućeno. 

 



 

 56 

Ameling (2022: 24) posebnu pozornost posvećuje ulozi memoriranja kao preduvjetu neposredne 

komunikacije. Pjevanje napamet, tvrdi, omogućuje izvođaču da uspostavi kontakt očima s 

publikom i da u potpunosti živi u glazbi. Kada pogled nije vezan uz note, tada glas i tijelo postaju 

otvoreni instrument izraza. Autorica naglašava da jednako kao pijanisti, violinisti i instrumentalisti 

i pjevači mogu usvojiti opsežan repertoar napamet. Time pamćenje nije samo tehnička vještina, 

nego izraz povjerenja u vlastitu pripremljenost, ali i u sam glazbeni materijal koji izvođač 

utjelovljuje. Tijekom tog procesa izvođač ostvaruje potpunu prisutnost koja stvara osjećaj 

zajedništva s publikom. 

 

Kimball i Ameling, iako različitih pristupa, dijele ključnu pretpostavku, a to je da publika mora 

osjetiti da je izvedba namijenjena upravo njoj, a nije svrha samoj sebi. Kimball (2013: 172) 

upozorava da suvremena vizualna kultura potiče očekivanje zabave, što često vodi površnoj 

teatralnosti. Prava umjetnička izvedba, tvrdi ona, ne smije podilaziti publici, nego je treba 

angažirati kroz estetsko iskustvo koje traži koncentraciju, imaginaciju i emocionalnu otvorenost. 

Ameling (2022) dodaje da ta angažiranost proizlazi iz iskrenosti budući da publika prepoznaje 

istinu čak i u nesavršenosti. Time se pojam komunikacije preoblikuje i više ne služi prijenosu 

informacija, već razmjeni energija između dviju svijesti, izvođačeve i one slušatelja. 

 

Hemsley (1998) i Greene (1931) proširuju tu komunikacijsku paradigmu u etičkom i psihološkom 

smjeru. Hemsley inzistira na etičkom temelju interpretacije tako da pjevač koji pristupa izvedbi s 

potrebom za samopotvrđivanjem gubi dublji smisao glazbenog čina. Za Hemsleya koncert je čin 

povjerenja i to povjerenja u skladatelja, u publiku i u vlastitu sposobnost da bude posrednik, a ne 

u središtu pozornosti. Takav stav neutralizira tremu, jer izvođač više ne brine o dojmu koji ostavlja, 

već o vjernosti koju njeguje prema poruci koju prenosi (Ameling, 2022: 25). Trema se tada 

preobražava u oblik sabranosti i umjesto tjeskobe pred publikom, javlja se usmjerenost prema 

djelu. Hemsleyjev (1998: 190) poziv za „ljubav prema publici“ razumijeva se kao zahtjev za 

etičkom poniznošću u kojoj pjevač ne traži divljenje, nego dijeli svoje umjetničko iskustvo. 

 

Ameling ovu ideju produbljuje kroz koncept služenja glazbi. Umjetnost nije prostor 

samopromocije, nego prostor odgovornosti i predanosti. Biti pozvan pjevati znači biti privremeni 



 

 57 

čuvar tuđeg svijeta, onoga tko mu daje glas, ali ga ne posjeduje (Ameling, 2022: 27). Otuda i 

njezina misao da uspjeh i slava pripadaju površnom sloju umjetničkog života, dok je istinska 

vrijednost u dijalogu s publikom i trajnoj potrazi za izražajnošću. Pjevač, navodi autorica, nikad 

ne smije biti potpuno zadovoljan, jer autentična predanost nema kraja, ona je trajni proces 

prevođenja glazbe u emociju, a tada i emocije u zajedništvo. Umjetnost postaje prostor 

transcendencije tako da izvođač ne interpretira Schuberta ili Fauréa, već Schubert ili Fauré govori 

kroz njega. (ibid.). Takva je interpretacija etički čin u kojem nestaje ego u službi glazbe. 

 

Parsons (2004: 3–11) ovu ideju preuzima sa performativnog stajališta (što se događa u izvedbi). 

Autor odnos izvođača i publike promatra kao sastavni dio izvedbenog događaja, a ne kao 

komunikacijski kanal. Publika u njegovu pristupu nije pasivni primatelj značenja, nego sudionik 

čija prisutnost, pažnja i kulturni horizont sudjeluju u oblikovanju smisla izvedbe. Značenje se ne 

prenosi s pozornice prema slušatelju, nego nastaje u samom susretu izvođača i publike u 

konkretnom izvedbenom kontekstu. 

 

Greene (1931: 19–28) ovoj temi s početka 20. stoljeća pristupa s iznenađujuće suvremenom 

intuicijom. Pojam magnetizma kojeg je uveo kao neuhvatljivu, ali presudnu komponentu uspješne 

interpretacije jest prirodna sposobnost izvođača da stvori „električnu struju“ između sebe i 

publike. Za njega su tišina, pažnja i koncentracija preduvjeti te obostrane napetosti. Memoriranje 

repertoara postaje sredstvom oslobađanja izraza i uspostave neposrednog kontakta s publikom. 

Boja tona (atmosferska i dramska), kako dodaje Greene, osigurava moć nad publikom jer 

usmjerava njezinu pažnju i omogućuje uvjerljivost. Međutim, ta moć nije autoritarna, ona proizlazi 

iz rezonancije istine, iz sposobnosti da glas prenese emocionalnu jasnoću. 

 

Youens (1991) u Retracing a Winter’s Journey uključuje recepciju kao sastavni dio 

interpretativnog procesa. Kada naglašava da se njezino tumačenje oslanja na kulturnu povijest i 

javnu recepciju djela, jasno pokazuje da značenje Winterreise ne proizlazi isključivo iz poetskog 

i glazbenog teksta, nego i iz načina na koji je djelo shvaćano, slušano i vrednovano u različitim 

povijesnim i kulturnim kontekstima. Time publika, uključujući kritiku i slušatelje, prestaje biti 

pasivni primatelj gotove poruke te postaje aktivni sudionik u oblikovanju značenja. Youens 



 

 58 

nadalje ističe da proučavanje ranih recepcijskih reakcija ne služi tek povijesnoj rekonstrukciji, 

nego potiče preispitivanje kasnijih, uvriježenih interpretativnih stavova. Interpretacija se tako ne 

odvija izvan povijesti slušanja, nego u trajnom dijalogu s prethodnim čitanjima i razumijevanjima 

djela. Pritom se značenje ne gradi samo na razini pojedinačnih pjesama, nego u cjelovitom 

doživljaju ciklusa, koji se pred publikom ostvaruje u vremenu kao proces. Upravo takvo shvaćanje 

slušanju i recepciji daje ključnu ulogu u razumijevanju umjetničke pjesme. 

 

Usporedbom ovih pristupa, zaključuje se o postojanju kontinuiteta u shvaćanju interpretacije kao 

komunikacijskog čina koji uključuje tri razine: emocionalnu (Kimball), etičku (Hemsley, 

Ameling), i energetsku (Greene). Svi autori se slažu da se umjetnički domet ne može ostvariti 

odvojeno od publike te da publika nije ona druga strana, nego sudionik umjetničkog procesa. 

Parsonsov doprinos pritom je i refleksivan: i kada je odnos s publikom tih, gotovo nevidljiv, on 

ostaje prisutan kao tihi dijalog između izvođačeve, autorove i slušateljeve svijesti. Time se zatvara 

krug koji su Kimball i Ameling metaforički nazvale „krugom riječi“ komunikacijske petlje u kojoj 

riječi, ton i osjećajiimaju neprekinut tijek između izvođača i publike, stvarajući prostor 

zajedničkog estetskog iskustva. Youens naglašava da razumijevanje djela nastaje u dijalogu s 

povijesnim i suvremenim slušateljskim iskustvima, zbog čega publika nije pasivni promatrač, nego 

aktivni sudionik u oblikovanju značenja. 

 

U konačnici, zaključuje se da je za sve navedene autore odnos s publikom nezaobilazna 

komponenta interpretacije jer on definira samu prirodu glazbenog čina. Tehnička sprema, analiza 

teksta i harmonije, pa čak i emocionalna introspekcija, ostaju nepotpune dok se ne pretoče u 

komunikaciju. Umjetnička pjesma živi tek u trenutku izvedbe kada pjevač, vođen tehnikom i 

maštom, uspostavi most između vlastite unutarnje svijesti i slušateljeva doživljaja. Taj most može 

biti ispunjen riječima, tišinom ili vibracijom tona, ali uvijek se temelji na povjerenju. U tom 

povjerenju, kaže Ameling, događa se ono najvažnije jer publika ne traži savršenstvo nego 

autentičnost (Ameling, 2022: 24).  

 

 



 

 59 

3.6. Suradnja pjevača i pijanista  

 

„Our pianist, formerly and wrongly called ‘accompanist’, is our greatest treasure!“10  

Elly Ameling (2022: 25) 

 

Ako Ameling i Kimball ističu praktične dimenzije partnerskog odnosa, a Parsons teorijsku, Stein 

i Spillman zauzimaju posrednu poziciju. U svojoj metodologiji spajaju analizu i praksu, teoriju i 

izvedbu. Oni jasno naglašavaju da se izvođač ne može potpuno ostvariti bez razumijevanja teorije 

i prakse, pjevač mora misliti harmonijski, a pijanist retorički. Takva interdisciplinarnost 

omogućuje oblikovanje interpretacija koje se ne temelje na intuiciji, nego na intelektualno 

utemeljenom razumijevanju poetsko-glazbene cjeline. U njihovoj trodijelnoj strukturi (poezija - 

izvođač - glazba) uloga pijanista postaje presudna jer upravo kroz klavirsku dionicu pjesma stječe 

formalnu i emocionalnu strukturu. 

 

Kimball (2013) ovo stajalište dodatno razvija kroz opis partnerskog odnosa kao procesa estetskog 

ulaganja. Potpuno uključivanje u proučavanje pjesme kroz njezin tekst, glazbenu strukturu i 

izražajnu mogućnosti, postaje čin posvećenosti ljepoti. To nije tehnički zadatak, nego etičko-

umjetnički izbor. Pjevač i pijanist preuzimaju zajedničku odgovornost za stvaranje, što znači da 

svaka njihova odluka mora biti opravdana poezijom i glazbom. U tom smislu, interpretacija 

umjetničke pjesme postaje moralna kategorija: autentičnost se ne mjeri efektnošću, nego dubinom 

razumijevanja. Kasnije Kimball (2013: 107) navodi i pojmove uvoda, interludija i postludija kao 

dramaturških elemenata koji proširuju poetski prostor pjesme. Ti odlomci, premda izvan vokalne 

linije, često nose temeljnu emocionalnu poruku. Pijanist, koji ih sam izvodi, tako preuzima ulogu 

pripovjedača. On govori dok glas šuti, čime se potvrđuje da klavir u solo pjesmi nije samo pratnja, 

nego drugi glas poezije. Ovdje se jasno očituje kontinuitet između teorijske misli i izvođačke 

prakse: klavirski uvod ne pomaže pjevaču, nego nadopunjuje smisao teksta. 

 

Kod Youens (1991) klavir dobiva središnju interpretativnu ulogu, budući da klavirski uvodi, 

interludiji i postludiji oblikuju psihološki i značenjski prostor pjesme neovisno o vokalnoj liniji. 

Klavirska dionica pritom ne djeluje kao tehnička potpora pjevanju, nego kao samostalan nositelj 

 
10 „Naš pijanist, nekoć i pogrešno nazvan korepetitorom, naše je najveće blago!“ (Prijevod: Anja Papa Peranović) 



 

 60 

značenja koji artikulira unutarnja stanja lirskog subjekta ondje gdje tekst ostaje nedorečen. Time 

se interpretacija solo pjesme ne može svesti na vokalnu izvedbu uz instrumentalnu pratnju, nego 

se ostvaruje kao zajednički hermeneutički čin pjevača i pijanista, u kojem se značenje oblikuje 

kroz njihovu međusobnu usklađenost i dijeljenu interpretativnu odgovornost. 

 

Slično kao Kimball, Ameling zagovara samosvijest i profesionalnu zrelost u izboru repertoara, ali 

i u partnerskoj dinamici. Pjevač, tvrdi ona, mora prepoznati vlastite granice i surađivati s 

pijanistom koji razumije njegov senzibilitet (Ameling, 2022: 25–26). Suradnja se temelji na 

uzajamnom poštovanju, na svijesti da niti jedan izvođač ne može sam ostvariti cjelovitu 

interpretaciju. Ova misao usko se povezuje s definicijom dua kao zajedničke tvorbe koju je dala 

Kimball (2013: 168).  Autorica navodi da pijanist i pjevač djeluju kao dvije sile istog estetskog 

organizma. Takav odnos zahtijeva fleksibilnost, sposobnost prilagodbe i otvoren dijalog o 

interpretativnim rješenjima. Kimball jasno upozorava da suradnja mijenja dinamiku kreativnog 

procesa u kojem individualna kontrola ustupa mjesto zajedničkom odlučivanju, što može biti 

zahtjevno za umjetnike navikle na potpunu autonomiju. No, upravo ta podijeljena odgovornost 

vodi do uvjerljivih interpretacija u kojima glas i klavir dišu zajedno, kao jedan instrument. Publika, 

zaključuje autorica, jasno prepoznaje kada izvedba proizlazi iz „sinteze riječi i tona, glasa i 

klavira“ (ibid.). 

 

Amelingin tvrdi da „pjesme ostaju svježe zahvaljujući izvedbi između pjevača i pijanista.“ 

(Ameling, 2022: 25), čime se potvrđuje da umjetnička interpretacija nije završena u trenutku 

izvedbe, nego u trenutku njezina dijeljenja sa slušateljem. Greene i Hemsley u ovom diskursu 

zauzimaju rubne pozicije. Greene (1931: 1–4), iako ne govori izravno o ulozi pijanista, implicira 

važnost discipline, tehničke stabilnosti i tonske ravnoteže kao preduvjete bez kojih suradnja ne bi 

mogla funkcionirati. Hemsley (1998: 187–196), s druge strane, promatra odnos kroz etičku 

prizmu, ali usmjerenu na pjevača; za njega je pjevač posrednik između skladatelja, pjesnika i 

publike. Oba pristupa, iako jednostrana, nadopunjuju mozaik: tehnika i etika ostaju tlo na kojem 

izrasta svaka suradnja. U tom smislu, usporedba svih autora pokazuje da suradnja pjevača i 

pijanista nije dodatak interpretaciji, nego njezina srž. U solo pjesmi, gdje riječ i ton tvore 

jedinstvenu semantičku i akustičku cjelinu, izvođačka sinergija predstavlja preduvjet autentičnosti. 



 

 61 

Glas bez klavira gubi dubinu, klavir bez glasa gubi smisao; tek zajedno otkrivaju ono što Kimball 

naziva unutarnjim životom pjesme. U tom se susretu ostvaruje ideal koji Ameling opisuje kao 

zajedništvo i razumijevanje (Ameling, 2022: 23), trenutak kada pjevač i pijanist nisu više dvoje, 

nego jedno glazbeno biće, posvećeno istom zadatku: da riječima daju zvuk, a zvuku smisao.  

 



 

 62 

4. SKLADATELJI I POETIKA HRVATSKE VOKALNE LIRIKE 20. STOLJEĆA 

4.1. Ivana Lang – život i umjetničko djelovanje 

 

Hrvatska skladateljica, pijanistica i klavirska pedagoginja Ivana Lang ubraja se u red hrvatskih 

umjetnica čiji je život i rad još uvijek nedovoljno istražen unatoč njezinom nesumnjivom 

umjetničkom doprinosu hrvatskoj glazbenoj umjetnosti 20. stoljeća. Na njezino je stvaralaštvo i 

rad bitno utjecala i nesigurnost ratnog razdoblja u kojem je živjela i stvarala kao i opći društveni 

stavovi prema ženama umjetnicama u tadašnjem društvu. Rođena je prije Prvoga svjetskoga rata, 

a njezina stvaralačka nadahnutost buknula je u vrijeme Drugoga svjetskoga rata. Međutim, prema 

podatcima iz Hrvatskoga biografskog leksikona, u ranoj fazi skladateljskog stvaralaštva Ivane 

Lang prevladava oslonac na tradiciju, ponajprije na neoklasicizam i kasnoromantičnu estetiku, pri 

čemu se folklorni i nacionalni elementi pojavljuju tek suptilno, kao stilizirane intonacije bez 

programatskoga ili ideološkoga naglaska. 

 

Ovim se poglavljem daje uvid u biografske elemente, glavna obilježja njezinog opusa i literaturu 

o skladateljici s neospornim doprinosom hrvatskoj glazbi i hrvatskoj glazbenoj baštini. Život i 

djelovanje glazbene umjetnice Ivane Lang na području skladanja, reproduktivne umjetnosti i 

pedagoškoga rada razmatraju se na temelju analize relevantne literature, uključujući specijalizirane 

i opće leksikone, izdanja njezinih skladateljskih ciklusa te znanstvene i stručne članke. Poseban 

naglasak stavlja se na njezin unutarnji svijet, sagledan kroz dnevnike koje je vodila i koje je sama 

opisala tvrdnjom da su njezini opusi njezin dnevnik. Umjetnički doprinos ove glazbene umjetnice 

hrvatskoj glazbenoj umjetnosti može se promatrati kao poveznica u povijesnoj liniji preko priznate 

skladateljice Dore Pejačević prema suvremenim autoricama. Njezina prisutnost i mjesto u povijesti 

hrvatske glazbe sve više postaje predmetom znanstveno-kritičkih radova suvremene hrvatske 

muzikologije čiji je zadatak potvrditi umjetničke vrijednosti i mjesto Ivane Lang u povijesti 

hrvatske glazbe. (Jurkić-Sviben, 2012: 163).  

 

Ivana Lang rođena je 15. studenoga 1912. u Zagrebu u obitelji u kojoj se njegovala posvećenost 

glazbi. Otac joj je bio liječnik Arthur Lang koji je djelovao i kao kazališni liječnik u zagrebačkom 

Hrvatskom narodnom kazalištu, što znači da je Ivana bila izložena glazbenom utjecaju u najranijoj 



 

 63 

dobi prateći oca na kazališnim predstavama. Umjetnost je bila životni poziv i njezine majke, 

Margarethe, djevojačkog prezimena Leitgebel koja je bila akademska slikarica i bavila se 

keramikom, a svirala je i klavir i tamburicu. Muzikalnost, pjevanje i sviranje oduvijek su bili 

sastavni i nezaobilazan dio svakodnevnog obiteljskog života Ivane Lang. Stoga je Ivana rano 

počela pokazivati sklonost izvođenju glazbe, ali i improvizacijama na klaviru (Jurkić-Sviben, 

2014: 164–165). 

 

Klavir je počela učiti u dobi od osam godina kod klavirske pedagoginje Margite Matz i već tada 

je bila kreativna. Na Muzičkoj akademiji u Zagrebu je 1937. godine završila studij klavira u klasi 

profesorice Antonije Geiger Eichorn. Još za vrijeme studija klavira imala je sklonost prema 

kompoziciji i stvaranju svojih djela. Ovu njezinu sklonost podržavao je tijekom studija profesor 

Milo Cipra kao i profesori kompozicije Slavko Zlatić i Ivo Lhotka-Kalinski. Bila je sklona poeziji 

i povezivanju poezije i glazbe, što je upotpunilo njezin razvoj u cjelovitu umjetničku osobu. Nakon 

završenog studija klavira usavršavala se kraće vrijeme na Mozarteumu u Salzburgu upoznala se s 

tadašnjim suvremenim europskim utjecajima u glazbi koji su obilježili njezin umjetnički 

skladateljski izričaj (Jurkić Sviben; 2012: 165).   

 

Cjelokupni njezin umjetnički opus pokazuje dosljednu predanost glazbenom stvaralaštvu, a ta se 

predanost očituje u njezinu pedagoškom radu, izvođačkoj aktivnosti i skladateljskom opusu. Osim 

praktične glazbene djelatnosti, Lang je ostavila i vrijedne zapise o vlastitim promišljanjima o 

glazbi, sačuvane u dnevnicima. Nakon studija radila je kao profesorica klavira u glazbenom studiju 

Rudolfa Matza u vremenu od 1931. do 1941. godine, a od 1940. do 1943. godine na Učiteljskoj 

školi u Zagrebu. Na Nižoj i Višoj glazbenoj školi Vatroslava Lisinskog u Zagrebu radi kao 

profesorica klavira do 1978. godine. Uspješnost rada Ivane Lang kao (klavirske) pedagoginje 

potvrđuje popis nastupa njezinih učenika dok se uspješnost rada skladatelja potvrđuje učestalošću 

izvedbi njezinih skladbi. Svojim je pedagoškim radom utjecala na razvoj kvalitetnih pijanista. 

Tako su zapaženi učenici Ivane Lang bili Ljubomir Gašparović i Robert Andres. Za posvećenost 

pedagoškom radu Ivana Lang je primila 1964. godine nagradu povodom tridesetogodišnjice 

pedagoškog i skladateljskog rada (Kos, 2012: V). 



 

 64 

Kao reproduktivni umjetnik Ivana Lang osim što je na klaviru pratila istaknute hrvatske vokalne 

soliste kao primjerice Marijanu Radev i Blanku Zec, djelovala je solistički kao pijanistica izvodeći 

djela suvremenih skladatelja, ali i interpretirajući vlastita djela. Svoj prvi solistički nastup održala 

je 1933. godine na „kompozicionoj večeri“ Rudolfa Matza, a dokaz njezine solističke karijere su 

programi sačuvani u Arhivu Hrvatskog glazbenog zavoda (Miklaušić-Ćeran; 2012:V). Među 

interpretacijama vlastitih djela ističu se Koncert za glasovir i orkestar, Groteska za orkestar, 

Simfonijski ples, Dvije Vidrićeve za sopran i orkestar, Tri istarske za alt i komorni orkestar, 

Slavonija za alt i orkestar, opera Kastavski kapetan, baleti Lažni vitez i Nijeme sjene, komorna 

glazba, zborovi, solo-pjesme (ciklusi Neizrečeno, Crna maslina, Nepoznatim stazama, Otuđen san 

i Bezimenoj), glazba za glasovir solo (Dva nokturna, Groteska, Suita, Sonatina, Šest preludija, 

Dva preludija i fuge, ciklus Na ladanju, Istarska barkarola, Tri valcera, Sedam krokija, osam etida 

i dr.) (Detoni; 2013:V).  Svoj je životni put završila u Zagrebu 2. siječnja 1982. godine (Jurkić 

Sviben; 2012: 165).   

 

Skladateljska dimenzija bila je sastavni dio umjetničkog habitusa Ivane Lang još od ranog 

djetinjstva. Već tijekom početnog glazbenog obrazovanja pokazivala je sklonost kreativnom 

izražavanju, spontano dodajući improvizacijske elemente djelima koja je izvodila na klaviru. Tu 

je prirođenu potrebu za stvaranjem tijekom studija na Muzičkoj akademiji u Zagrebu usmjerila u 

sustavni skladateljski rad, koji je kasnije nastavila razvijati i tijekom poslijediplomskog 

usavršavanja u Salzburgu. Na Akademiji je pod vodstvom profesora Mile Cipre usvojila nacionalni 

glazbeni izraz, dok joj je Slavko Zlatić približio specifičnosti istarske ljestvice i njezine izražajne 

mogućnosti, koje će postati prepoznatljiv element njezina skladateljskog jezika. U području 

orkestracije stručno ju je vodio profesor Ivo Lhotka, čime je stekla čvrste temelje za oblikovanje 

vlastitog kompozicijskog stila (Jurkić-Sviben, 2012: 166). 

 

Po povratku iz Salzburga, gdje je studirala kompoziciju kod profesora Josepha Marxa, Ivana Lang 

suočila se s izazovom sintetiziranja novih skladateljskih iskustava s tada dominantnim 

nacionalnim smjerom u hrvatskoj glazbi. Iako je bila svjesna snažnog utjecaja nacionalnog izraza, 

Lang je nastavila pratiti suvremene europske glazbene tendencije, među kojima se posebno ističu 

dodekafonija, serijalnost i neoklasicizam. U svojim prvim orkestralnim opusima, nastalim tijekom 



 

 65 

četrdesetih i pedesetih godina 20. stoljeća, skladateljica je nastojala pronaći vlastiti umjetnički 

idiom koji bi spojio racionalnu strukturalnost s izražajnom slobodom i melodijskom jasnoćom 

(Jurkić-Sviben, 2012: 166). 

 

Ukupni opus Ivane Lang obuhvaća 110 katalogiziranih djela. Većinu čine skladbe za klavir, solo 

pjesme te zborske kompozicije a cappella ili uz pratnju klavira, dok manji dio pripada djelima za 

orgulje, harfu i flautu, poput Četiri impresije, te za komorne sastave, primjerice harfu i violinu. 

Njezin doprinos scenskoj i kazališnoj glazbi također je značajan. Skladala je glazbu za lutkarsku 

predstavu Cvijet života, dok je njezina scenska glazba za predstavu Žabica djevojka izvedena više 

puta 1950. godine. Posebno mjesto u njezinu opusu zauzima opera Kastavski kapetan, op. 46, koja 

tematizira povijesni događaj iz 17. stoljeća. Djelo je sačuvano u obliku klavirskog izvoda s 

naznakama instrumentacije, a odabrani su brojevi izvedeni na Kastafskom kulturnom letu 1997. 

godine. Opera, nadahnuta istarskim glazbenim folklorom i oblikovana u okviru kasnoromantičke 

harmonije, još uvijek čeka svoju cjelovitu scensku izvedbu (Miklaušić-Ćeran, 2012: VI). 

 

Iako sama nije bila zagovornica nacionalnog smjera u umjetničkoj djelatnosti, Lang je u svojim 

skladateljskim počecima prepoznala važnost narodnog stvaralaštva kao kulturnog temelja. 

Smatrala je da bez dijaloga s tradicijom umjetničko djelo ne može ostvariti puni estetski i društveni 

odjek. Folklorne je predloške stoga koristila ne kao citate, nego kao materijal za stilizaciju i 

transformaciju, stvarajući originalna djela umjetničke glazbe u kojima je tradicija postajala 

sredstvo suvremenog izraza. U ranom razdoblju njezina stvaralaštva naglasak je bio na vokalnim 

skladbama, dok se u kasnijem opusu okreće obradama narodnih instrumentalnih i plesnih motiva 

(Jurkić-Sviben, 2012: 167) 

 

Prva izvedba njezina orkestralnog djela zabilježena je 1945. godine, kada je na koncertnoj priredbi 

Zagrebačke filharmonije, Orkestar Hrvatske državne opere pod ravnanjem maestra Borisa 

Papandopula izveo njezinu skladbu Groteska. Ovaj događaj imao je šire značenje, jer je otvarao 

pitanje položaja i percepcije žene skladateljice u hrvatskom društvu toga vremena. Uz djela 

Wagnera, Schumanna, Smetane i Liszta, skladba Ivane Lang bila je istaknuta u tadašnjim 

glazbenim kritikama zbog „dobrog baratanja alatom“ i modernističkog pristupa formi, ali je 



 

 66 

istodobno bila popraćena paternalističkim tonom iznenađenja „naročito kad se radi o ženi!“ 

(Jurkić-Sviben, 2012:169). Iako pozitivna, takva je kritika razotkrila rodno uvjetovanu pristranost 

kulturnog okruženja u kojem je Lang stvarala, potvrđujući da je afirmacija skladateljica u hrvatskoj 

glazbenoj kulturi sredinom 20. stoljeća bila opterećena duboko ukorijenjenim društvenim 

predrasudama. 

 

Osnovno obilježje djela Ivane Lang jest blag, idealiziran, duhovit, lirski, intiman, ali u velikim 

gradacijama i vrlo intenzivan zvuk koji nikada nije agresivan. Njezino djelo  Simfonijski ples, op. 

33 (1950) predstavlja sam vrh njezinog opusa. Ovo je djelo 1970. godine snimljeno pod 

dirigentskom palicom Josefa Daniela za potrebe Radiotelevizije Zagreb dok je praizvedbu ovog 

dvanaestominutnog antologijskog ronda dualne strukture izveo Simfonijski orkestar Hrvatske 

radiotelevizije, 29. studenoga 2012. u okviru Majstorskog ciklusa Simfonijskog orkestra HRT-a. 

Umjetnička dvojakost ovoga djela manifestira se, kako ističe Detoni, stilskim kompromisom 

između mediteranskog i kontinentalnog praizraza te strukturnom rondovskom logikom varijantnih 

povrata, koji se „kvazimaskiraju sekvenciranjem“ (Detoni, 2013: V): 

 

 „Najprije, u stilskom pogledu, to je svojevrsni kompromis između hrvatskog južnjačkog i 

sjevernjačkog, mediteranskog i kontinentalnog, istarsko-dalmatinskog i slavonskog narodnog 

praizraza koji se povremeno sjeća i obrađuje baranovićevske fraze, a odmah zatim i traga za 

instrumentalnim odjecima vokalne matetićronjgovštine. Dvojakost zatim izbija i iz same građe 

glavnog rondovskog motiva koji ima znakovito silaznu i uzlaznu putanju pa se pri svojim 

nebrojenim varijantama neprestano vraća na vlastito ishodište, a da to nekako zamaskira i 

prikrije, duhovito se služi i neuništivom dosjetkom sekvenciranja“ (Detoni, 2013:V).  

 

Dio opusa Ivane Lang koji nije u potpunosti istražen nosi i obilježja suvremenog glazbenog izričaja 

avangardnog hrvatskog skladateljstva. Riječ je o skladbama za klavir (Mali šaroliki svijet, op.61, 

Sedam krokija, op.56, Četiri skladbe, op.50, Osam etida i Perpetum mobile, op.106). Pojedine 

klavirske skladbe nastale su i kao literatura za njezin pedagoški rad (Dva nokturna, Tri preludija, 

Dva preludija i fuge, Groteska, Istarska barkarola i druge) (Miklaušić-Ćeran; 2012:VI). 



 

 67 

O trudu koji je Ivana Lang uložila vezano uz recepciju svoga opusa, može se zaključiti iz njezine 

dokumentacije koju je sustavno vodila. Lang je pokazivala iznimnu profesionalnu disciplinu u 

dokumentiranju vlastitog rada budući da je sustavno slala partiture i pisma radijskim postajama, 

dirigentima te strukovnim udrugama (Udruženje kompozitora Hrvatske, Savez kompozitora 

Jugoslavije), a vodila je i bilješke o statistici njezinih izvedbi za određene godine s preciznim 

popisima koncerata i radijskih emitiranja. Takvo dokumentiranje vlastitih skladbi danas je ključan 

izvor za rekonstrukciju recepcije njezinoga opusa (Miklaušić-Ćeran; 2012:VI).  

 

Posebno vrijedan uvid u umjetničku osobnost Ivane Lang pružaju njezini dnevnici, u kojima je 

tijekom niza godina bilježila vlastita razmišljanja o glazbi, interpretaciji i procesu stvaranja. 

Dnevnički zapisi Ivane Lang, vođeni tijekom gotovo tri desetljeća, predstavljaju dragocjen izvor 

za razumijevanje njezina umjetničkog identiteta i estetskih uvjerenja. Iako u prvom redu osobni, 

ovi tekstovi otkrivaju i skladateljičinu introspektivnu refleksiju o procesu stvaranja, interpretaciji 

glazbenog djela te ulozi umjetnika u društvenom kontekstu druge polovice 20. stoljeća. Lang u 

svojim zapisima ne govori samo o tehničkim izazovima skladanja, već promišlja o smislu glazbe, 

ulozi inspiracije, odnosu prema tradiciji i mjestu izvođača u tumačenju skladateljeve namjere. Na 

taj način njezin dnevnik postaje svojevrsni teorijski prostor u kojem se prepliću iskustvo 

skladateljice, pijanistice i glazbene pedagoginje. 

 

U okviru teme o hrvatskoj vokalnoj lirici 20. stoljeća, ovi zapisi posebno su vrijedni jer nude uvid 

u unutarnju dinamiku stvaralačkog procesa i osobno viđenje interpretacije, one koja ne proizlazi 

samo iz izvedbe, već iz dubinskog dijaloga između misli, zvuka i riječi. Dnevnički tekstovi stoga 

dopunjuju skladateljski opus Ivane Lang, otkrivajući njezinu poetiku kao spoj discipline i intuicije, 

racionalnog oblikovanja i emocionalne istine. Dnevnike čuva kao dio ostavštine Kristina Beck-

Kukavčić, skladateljičina kćer. Dnevnik Ivane Lang izravni je izvor podataka o tome kako se 

umjetnica osjećala i kako je reagirala u trenutcima stvaranja. Kada je 60-ih godina 20. stoljeća na 

umjetničku scenu nastupila avangarda, Ivana Lang je bila dobro upoznata s novim stilskim 

pojavnostima i svoje je utiske i razmišljanja o novim stilovima bilježila u svoj dnevnik. Međutim, 

budući da je glazba za nju bila stanje svijesti i duha, avangarda nije bila njezin intimni svijet koji 



 

 68 

bi izrazila glazbom. O tome kako je izgledalo njezino skladateljsko nadahnuće, Ivana Lang  je 

dana 24. kolovoza 1963. zabilježila sljedeće:  

 

 „U 1-2 u noći uhvatio me je val uzbuđenja, koji dolazi uvijek prije stvaranja. Ovaj puta 

bilo je to u vezi sa majkom koja je upravo umrla prije 6 mjeseci. Osjećam da se moram dignuti i 

zapisivati… Prije nego što je majka umrla stalno me je proganjala jedna melodija koju sam majci 

svirala i to je bilo zadnje što sam joj svirala na klaviru. Ta ista melodija povratila mi se u pamćenje 

i koju sam realizirala pod naslovom „Labuđi pjev”, jer je sva negdje visoko u diskantu i kao da 

ima nešto irealnog u sebi, što zapravo danas tekar  primjećujem…“( Jurkić-Sviben, 2012: 170) 

 

Na dan 2. prosinca 1963. u dnevnik zapisuje o tome čemu se predaje, „Zašto sam tako dugo čekala 

da sam opet sa svojom partiturom. Tu je uz moju kćerku moje potpuno zadovoljstvo. To me zaokupi 

da se čisto tome predajem…“ (Jurkić-Sviben, 2012: 170). Svijet oko sebe Ivana Lang je 

doživljavala kroz glazbu, a u dnevniku je zapisala da inspiraciju crpi iz „cjelokupnog životnog 

djelovanja“ što uključuje svakodnevicu, šetnje ulicom, susrete s osobama, manifestacije u prirodi 

– tišina, šum vjetra, noć, priroda uopće kao i sve što stvara ugođaj i izaziva duševno raspoloženje 

za stvaranje, pretvaranje doživljaja u glazbu, zvukove (Jurkić-Sviben, 2012: 171).   

 

Umjetnosti je prilazila detaljno, minuciozno je bilježila događaje u dnevnik prateći ne samo 

događaje na polju glazbene umjetnosti već i u književnosti, arheologiji, povijesti umjetnosti, 

likovnoj umjetnosti. Bio to svijet njezine inspiracije i tema bogate korespondencije koju je 

razmjenjivala  s osobama iz tadašnjeg hrvatskog kulturnog okruženja, kako navodi Jurkić-Sviben: 

 

 „Izrezivala je i zalijepila svaku crticu koja ju je zanimala, od bilješke da je 25. rujna 1963. 

umro  književnik Aldous Huxley, do članaka o djelima kipara Kršinića i Augustinčića, arheologije 

u Hrvatskoj („Pulski arheološki muzej s novim nalazima”, Vjesnik) ili nalaz mozaika s likom 

boginje ljubavi pronađen u starorimskom Volubilisu što je današnji Maroko. Interesiralo ju je sve 

što ju je okruživalo, primjerice kakva ostvarenja daje Boljšoj teatar, što su dogovorili ravnatelji 

devet jugoslavenskih opernih kuća do ubojstva američkog predsjednika Johna Kennedyja“ 

(Jurkić-Sviben, 2012: 172). 



 

 69 

 

Uz bogatu korespondenciju s brojnim osobama iz tadašnjeg kulturnog i društvenog života u 

dnevnicima koje je vodila od 1953. godine do 1982. nalazimo i bilješke uz priloge o kulturnim 

događanjima koja su se odvijala u zemlji i svijetu. Iako njezin pedagoški rad, skladateljski opus i 

izvođačka djelatnost nisu detaljno istraženi, podaci dosadašnjih istraživanja govore u prilog 

vrijednosti njezinog djela hrvatskom glazbenom stvaralaštvu. Budući da je njezina djelatnost bila 

usmjerena na više polja, u literaturi se najviše pažnje posvetilo njezinom skladateljskom radu dok 

se njezin pedagoški rad kao i reproduktivna umjetnička djelatnost navodi tek uzgredno. Svoj 

doživljaj svijeta Ivana Lang je izražavala kroz glazbena nadahnuća i stvaranje glazbenih oblika 

raznog opsega od solo pjesama preko baleta do opera. U svim njezinim djelima nalazimo izrazitu 

sklonosti minijaturama, glazbenim lirskim slikama bliskih slušatelju. Iscrpna i sustavna analiza 

njezinog opusa je na početku istraživanja i ukazuje na to da je Ivana Lang hrvatska glazbenica 20. 

stoljeća koja je svojom osobnošću i umjetničkim djelom dala značajan doprinos hrvatskoj 

glazbenoj kulturi 20. stoljeća. Međutim kako navodi Opačić (2026), sudbina Ivane Lang, sažeta u 

misli da „živi u sjećanjima svojih bivših učenika“, istodobno ukazuje na snagu njezina pedagoškog 

djelovanja, ali i na potrebu da se njezin vokalni opus reafirmira kroz suvremenu umjetničku 

interpretaciju. 

4.1.1. Vokalna lirika Ivane Lang 

 

Osim djela s folklornom tematikom (istarski folklor), svoju cjelovitu umjetničku glazbenu 

osobnost Ivana Lang izražavala je i kroz sklonost prema poeziji. Ivana Lang svoj je skladateljski 

opus započela, ali i zaključila djelima za solo glas. Već u dobi od 26 godina ona stvara glazbu na 

tekst pjesama hrvatskih pjesnika Dragutina Domjanića (Murve op.1, Oblak se gubi u daljini, op.2, 

Jagode, Jabuke, op.17, Lan, op.20, Če ni krova ni, op.107) i Antuna Gustava Matoša (Utjeha kose, 

op.4, Grički dijalog, op.87). Stalno obilježje njezinog stvaralaštva je skladanje solo pjesama za 

glas i klavir na tekstove hrvatskih pjesnika. U vokalnoj lirici Ivana Lang osobito često poseže za 

stihovima Dragutina Domjanića, a uglazbljuje i poeziju Antuna Gustava Matoša te niza drugih 

hrvatskih pjesnika, među kojima su Frano Alfirević, Vladimir Nazor, K. Ivoci, Vladimir Vidrić, 

Vanja Radauš, Nikola Pavić i Neda Brlić, kao i tekstove istarske narodne poezije (Miklaušić-Ćeran 

2012, VI). U njezinu se opusu, uz afirmirana imena poput Vesne Parun (Crna maslina, 1959.), 



 

 70 

pojavljuju i manje poznati autori, primjerice Filip Valjalo, čije je stihove uglazbila u ciklusima 

Nepoznatim stazama (1960) i Otuđen san (1962) (Miklaušić-Ćeran; 2012:VI).  U nastavku se 

razmatraju temeljna formalna obilježja vokalnog stvaralaštva Ivane Lang prema formi, vokalnoj 

liniji, harmoniji i klavirskoj pratnji.  

 

Njezine solo pjesme imaju zajedničku temeljnu odrednicu: poetski predložak predstavlja polazište 

za stvaranje minijature posebnog ozračja, u kojem je klavirska pratnja samostalna, a pjevačka 

dionica virtuozna. Upravo se takav skladateljski pristup jasno očituje u ciklusu pjesama 

Nepoznatim stazama, op. 54, koji se sastoji od šest solo pjesama skladanih na stihove dubrovačkog 

pjesnika, pedagoga i baletnog plesača Filipa Valjala. Njihova suradnja nije se ograničila isključivo 

na uglazbljivanje njegove poezije, budući da je Valjalo osmislio i plesne pokrete za njezine balete 

Nijeme sjene i Lažni vitez, koji do danas nisu izvedeni. Stihove Filipa Valjala Ivana Lang uglazbila 

je u okviru ciklusa Nepoznatim stazama, op. 54, tijekom 1957. i 1960. godine. Riječ je o šest solo 

pjesama: Nokturno, U divljem konjskom kasu, Sumnja, Smrt kroči, Propast i Novi život u kojima 

je, nošeno klavirskom pratnjom, ostvareno šest različitih ugođaja, u rasponu od polaganog, mirnog 

tempa s ostinatnom četvrtinskom figurom do brzog tempa i razigranog ritma, preko uzlaznih 

arpeggia i ponavljanja istog akorda u taktu, pa sve do uporabe dubokog registra kojim se izražava 

duševni nemir te tempa i ritmičke strukture posmrtne koračnice. Vrijednost ovoga ciklusa očituje 

se i u činjenici da otkriva poeziju manje poznatog autora, premda je, kako ističe Miklaušić-Ćeran, 

do danas ostao nedovoljno vrednovan kao značajan doprinos hrvatskoj vokalnoj lirici 20. stoljeća 

(Miklaušić-Ćeran, 2012: VII). 

 

U širem kontekstu, vokalno stvaralaštvo Ivane Lang obuhvaća razdoblje od 1940. do 1981. godine, 

tijekom kojega je skladala ukupno 63 solo pjesme, djelomično objedinjene u ciklusima. U ranoj 

fazi stvaralaštva sklada pojedinačne pjesme, svaku s vlastitim brojem i naslovom, dok se od 1950-

ih godina sve izrazitije okreće oblikovanju ciklusa temeljenih na poeziji pojedinih autora (Kos, 

2014: 155). U okviru toga opsežnog vokalnog opusa jasno se nazire razvojna tendencija koja, 

polazeći od ranih lirskih minijatura, postupno prerasta u kompleksniji izražaj zrelih ciklusa te 

kulminira u umjetnički razrađenim kasnijim solo pjesmama (Kos, 2014: 155). Kako nadalje navodi 

Kos, ovakav pristup solo pjesmama iz zrelih skladateljičinih ciklusa, utemeljenima na 



 

 71 

introspektivnim, povremeno hermetičnim i izrazito individualiziranim poetskim predlošcima, 

rezultira snažnom izražajnom sugestivnošću, ali ih istodobno čini iznimno zahtjevnima u 

izvedbenom smislu (Kos, 2014: 155). 

 

U ciklusima Ivane Lang, koje povezuje jedinstven i prepoznatljiv skladateljski stil, osobito se ističu 

naglašena emocionalnost i suptilan osjećaj za poetski tekst. Sve su solo pjesme međusobno 

povezane ekspresivnošću i profinjenim glazbenim izrazom. Posebnost njezinih ciklusa očituje se 

i u povremenom razlikovanju izražajnog tempa između vokalne i klavirske dionice, pri čemu se u 

pojedinim slučajevima duži tekstualni odsječci, često izvedeni deklamatorski, prate statičnijom 

klavirskom podlogom. Takav odnos između glasa i klavira stvara napetost i unutarnju dinamiku 

glazbenog tijeka, pridonoseći izražajnosti i dramaturškoj složenosti vokalnih ciklusa Ivane Lang. 

Na taj se način glazba ne razvija u strogoj ovisnosti o pjesničkoj formi, nego slijedi vlastitu 

unutarnju logiku, čime skladateljica proširuje izražajni i semantički okvir solo pjesme (Kos, 2014: 

155–157). 

 

Nadovezujući se na prethodnu analizu formalnih obilježja vokalnog stvaralaštva, u nastavku se 

razmatra vokalna dionica u solo pjesmama Ivane Lang, s posebnim naglaskom na njezinu 

povezanost s poetskim predloškom i izražajnim mogućnostima glasa. Činjenica da skladateljica 

svoj opus započinje, ali i simbolično zaključuje solo pjesmama upućuje na trajnu i središnju ulogu 

vokalne lirike u njezinu stvaralaštvu. Uloga Filipa Valjala u tom je kontekstu značajna, budući da 

je njegov pjesnički izričaj bio blizak skladateljičinu senzibilitetu. Svaka od pjesama u ciklusu 

Nepoznatim stazama nosi novi doživljaj, a pjevačka dionica, uglavnom pod utjecajem teksta, ima 

drugačiju građu motiva u odnosu na klavirsku dionicu (Miklaušić-Ćeran, 2012: VII). U zrelim 

skladbama melodijska linija Ivane Lang odlikuje se izraženom razvedenošću te često poprima 

oštriji i nepredvidiviji karakter, pri čemu se osobita prepoznatljivost njezina vokalnog stila očituje 

u ekspresivnom ponavljanju pojedinih riječi i fraza. Skladateljica taj postupak koristi kao sredstvo 

naglašavanja značenjskih i emocionalno ključnih trenutaka poetskoga teksta, što, kako ističe Kos, 

predstavlja temeljnu značajku vokalnog idioma Ivane Lang (Kos, 2014: 155). Takav pristup 

pridonosi iznimnoj izražajnoj sugestivnosti popijevki iz zrelih ciklusa, ali ih istodobno čini 

interpretativno zahtjevnima. Za svaku pjesmu skladateljica pronalazi odgovarajuću glazbenu 



 

 72 

poveznicu, stvarajući zvučni ekvivalent poetskog sadržaja, pri čemu glazba u potpunosti odražava 

značenje, raspoloženje i emocionalni ton stihova, pretvarajući poeziju u glazbeni izraz (Kos, 2014: 

155–157). Pritom se glas i klavir ne razvijaju uvijek istim ritmom ili dinamikom, već se njihova 

izražajna energija namjerno razdvaja: u pojedinim trenucima vokal se kreće sporije, s dugim 

notnim vrijednostima, dok se u klaviru odvijaju brze promjene i izražajne modulacije (Kos, 2014: 

155–157). 

 

Uz razmatrana obilježja vokalne dionice, važnu sastavnicu izražajnog jezika solo pjesama Ivane 

Lang čini i njihov harmonijski sloj. Lang, iako ostaje vjerna europskoj glazbenoj tradiciji te 

tonalitetu kao središnjem uporištu svoga izraza, u solo pjesamama sustavno istražuje i proširuje 

njegove mogućnosti. Ta se težnja očituje u sklonosti prema nestabilnom i proširenom tonalitetu, 

što se prepoznaje u izostavljanju predznaka na početku pojedinih skladbi. To obilježje Kos opisuje 

kao „razmicanje granica zamjetljivo i u sklonosti autorice horizontalnom polimetru, tom optičkom 

znaku elastične i podatljive fraze, odakle je samo još korak do slobodnog metro-ritamskog tijeka 

bez bilježenja mjere“ (Kos 2014, 155). U tom se smislu Lang koristi mogućnostima proširenog 

tonaliteta koji se ne temelji isključivo na dur-mol sustavu, nego na slobodnijem i modernijem 

harmonijskom razmišljanju (Kos 2014, 155–157). 

 

U okviru izražajnih sredstava solo pjesama Ivane Lang posebno mjesto zauzima klavirska dionica, 

koja ima važnu ulogu u oblikovanju glazbenog značenja. Klavir kao pratnja solo pjesmama 

odabran je kao instrument u koji je Ivana Lang, tumačeći stihove, mogla prenijeti svoje glazbene 

misli (Miklaušić-Ćeran, 2012: VII). Navedene izražajne postupke, u spoju s profinjenim tonskim 

koloritom i gusto isprepletenom klavirskom teksturom, Lang koristi kako bi ostvarila što snažniji 

dojam te veću interpretativnu slobodu u odnosu na poetski predložak. Pritom se tekst nerijetko 

razlaže kroz opsežne klavirske interludije, koji funkcioniraju kao akustički odjeci stihova i mostovi 

prema njihovim nastavcima (Kos, 2014: 155). Posebna izražajna vrijednost solo pjesama Ivane 

Lang proizlazi iz kompleksne i profinjeno oblikovane klavirske dionice, u kojoj skladateljica 

umješno koristi izražajne potencijale proširenog tonaliteta te oblikuje glazbeni izraz s istančanim 

osjećajem i razumijevanjem pijanističke izvedbe. Takav pristup svjedoči o njezinoj visokoj 

tehničkoj i interpretativnoj kompetenciji stečenoj bogatim pijanističkim iskustvom, pri čemu je 



 

 73 

klavirski slog, kako navodi Kos, „bogat i raznovrstan, razvijajući se u rasponu od 

postimpresionističkog koloriranja do masivnog, oporog zvukovlja“ (Kos, 2014: 155). 

 

Zahvaljujući vlastitoj neovisnosti, klavirska dionica u solo pjesmama Ivane Lang ne služi tek kao 

ravnopravni glazbeni suputnik vokalnoj liniji, nego se u određenim trenucima razvija u 

samostalnu, gotovo autonomnu glazbenu cjelinu. Takav pristup pridaje klaviru ulogu 

interpretativnog komentatora, koji nadopunjuje, reflektira ili kontrastira vokalnom izrazu, 

proširujući time semantički i emocionalni opseg skladbe. U tom se smislu može povući paralela s 

ulogom klavirske dionice u solo pjesmama Božidara Kunca, gdje klavir, zahvaljujući nezavisnosti 

motiva, često nadilazi funkciju pratnje i preuzima aktivnu ulogu u oblikovanju glazbenog narativa 

(Kos, 2014: 155). Klavirska dionica pritom slijedi isti princip: bogata je, koloristički složena i 

često obilježena neuobičajenim harmonijama i modulacijama (Kos, 2014: 155–157). Kako nadalje 

opisuje Kos, Ivana Lang koristi klavirsku dionicu na način sličan Schumannu, dajući joj 

samostalnu izražajnu funkciju koja nadilazi ulogu pratnje, pa se u solo pjesmama pojavljuju dulji 

instrumentalni segmenti, uvodi, interludiji i završetci u kojima glas miruje, a klavir preuzima ulogu 

nositelja glazbenog tijeka i emocionalne napetosti (Kos, 2014: 155–157). 

 

4.2. Božidar Kunc - život i umjetničko djelovanje 

 

Božidar Kunc rođen je 18. srpnja 1903. godine u Zagrebu, u obitelji koja je njegovala izrazito 

poticajno glazbeno ozračje. Prve poduke iz glazbe stekao je od svojega oca, koji je ujedno bio i 

njegov prvi učitelj, a skladati je počeo već u dobi od dvanaest godina, što svjedoči o ranoj formaciji 

njegova glazbenog izraza. Nakon završetka studija prava, Kunc je upisao Muzičku akademiju u 

Zagrebu, gdje se usmjerio na dva područja - pijanizam i skladateljstvo. Studij klavira završio je 

1925. godine u klasi Svetislava Stančića, dok je studij kompozicije završio dvije godine kasnije 

pod mentorstvom Blagoja Berse. Na diplomskom koncertu predstavio se i kao skladatelj i kao 

izvođač izvodeći vlastite klavirske skladbe, čime je već tada pokazao dvostruku umjetničku 

orijentaciju koja će obilježiti njegov daljnji rad.  

 



 

 74 

Svoju koncertnu i skladateljsku karijeru započeo je neposredno nakon završetka studija. Već 1927. 

godine Zagrebačka filharmonija organizirala je koncert posvećen njegovim djelima, čime je Kunc 

vrlo rano stekao ugled istaknutog mladog autora hrvatske glazbene scene. Od 1929. godine 

djelovao je i kao pedagog na Muzičkoj akademiji, gdje je podučavao klavir i korepetirao pjevače, 

a između 1941. i 1951. godine bio je voditelj Opernog studija. Tijekom razdoblja između dvaju 

svjetskih ratova Kunc je ostvario niz značajnih međunarodnih uspjeha i zapaženih koncertnih 

nastupa na europskim festivalima. Unatoč ratnim okolnostima, nastavio je aktivnu skladateljsku i 

izvođačku djelatnost, djelujući u okviru tadašnje jugoslavenske glazbene sredine. 

 

Presudan trenutak u njegovu umjetničkom životu predstavljao je odlazak u Sjedinjene Američke 

Države, gdje se pridružio svojoj sestri, proslavljenoj opernoj primadoni Zinki Milanov (Kunc). 

Kao pijanist i skladatelj bio je stalni umjetnički suradnik svoje sestre, redovito nastupajući s njom 

na koncertnim turnejama u Sjedinjenim Državama i Europi te djelujući kao njezin stalni pijanist 

tijekom cijelog angažmana u Metropolitan Operi u New Yorku. 

 

Iako u američkom glazbenom okruženju nije ostvario skladateljski ni pijanistički uspjeh razmjera 

onoga koji je postigao u domovini, Kunc je ostao intenzivno prisutan u koncertnom životu, premda 

je njegov rad u znatnoj mjeri bio podređen egzistencijalnim okolnostima i potrebom profesionalne 

prilagodbe. Sve do posljednjih godina života nastavio je koncertnu suradnju sa Zinkom Milanov, 

ostajući dosljedan svojim umjetničkim idealima unatoč osobnim preispitivanjima i stvaralačkim 

krizama koje su obilježile završno razdoblje njegova života. 

 

Godine 1959. susreo je DeEldu Fiebelkorn, što mu je donijelo emocionalnu stabilnost i obnovljeno 

umjetničko nadahnuće. Skladao je skladbe za komorne sastave, solo klavir i glas, kao i pojedina 

orkestralna i koncertantna djela, a njegova se lirska usmjerenost najjasnije očitovala u vokalnoj i 

klavirskoj glazbi, u kojima je ostvario svoje najznačajnije umjetničke dosege. Preminuo je 1964. 

godine, neposredno nakon posljednjeg koncerta u Detroitu, gdje je, kao solist uz Detroitski 

simfonijski orkestar, izveo vlastiti Klavirski koncert u h-molu te djela hrvatskih i inozemnih 

skladatelja (Kos, 2010: VII–IX). 



 

 75 

4.2.1.Vokalna lirika Božidara Kunca 

 

Vokalna lirika u Kuncovoj ostavštini zauzima važno mjesto. Skladao je 43 solo pjesme i 

organizirao ih u cikluse najčešće prema pjesniku ili pjesničkom krugu. Uglazbio je tekstove svoje 

supruge De Elde, Dragutina Domjanića, Antuna Branka Šimića, Desanke Maksimović, Miroslava 

Krleže i drugih jugoslavenskih, engleskih i američkih pjesnika te narodnu liriku. Kunc je za svoje 

prve vokalne skladbe birao tekstove u vezanom stihu, no kasnije je otkrio veću mogućnost 

slobodnog stiha. Jezik, bilo hrvatski ili engleski, je smatrao zvučnim materijalom, naglašavajući 

njegovu ritmičko melodijsku dimenziju. Njegovo razumijevanje vokalne linije temelji se na 

uvjerenju da je glazba primarni nositelj izraza, pri čemu vokalne dionice postaju glavni medij 

glazbene ekspresije. Zbog intenzivne suradnje sa pjevačima, Kunc je bio dobar poznavatelj svih 

tehničkih i interpretativnih mogućnosti ljudskoga glasa. Pored toga, njegove pijanističke 

sposobnosti doprinijele su skladanju klavirske dionice u solo pjesmama, koje su „često obilježena 

orkestralnom zvučnošću i kolorističkom profinjenošću“. Kos (2014: 141) navodi da je njegova 

vokalna estetika obogaćena i izrazitim smislom za improvizaciju. Tako se preko klavirske dionice 

najviše očituje skladateljeva maštovitost. Kuncova stvaralačka estetika ukorijenjena je u 

romantizmu, a u njegovim solo pjesmama glazba se pojavljuje kao temeljno sredstvo izražavanja 

emocija. Kao skladatelj, Kunc koristi cjelokupni raspon vokalnih izražajnih mogućnosti kako bi 

prenio značenje pjesničkih riječi i poetskih slika odabranih tekstualnih predložaka. U odnosu 

između vokalne i klavirske dionice neprestano uspostavlja nove međusobne poveznice i ravnoteže, 

oblikujući dinamičan dijalog dvaju glazbenih slojeva. Vokalnu liniju gradi fluidno, svjesno se 

odmičući od tradicionalne kantilene, čime razvija osebujan vokalni idiom u kojem se izmjenjuju 

recitativni i pjevni segmenti. Ritamskom organizacijom oslikava unutarnju dinamiku teksta, dok 

je harmonijski jezik oblikovan pod utjecajem impresionističke estetike, ostvarujući se kroz 

bogatstvo tonskih boja i izražajnu emocionalnu dubinu. Kunc se tijekom cijelog stvaralačkog 

razdoblja kontinuirano vraćao solo pjesmi kao umjetničkoj formi u kojoj je pronalazio najpotpuniji 

izraz svojih suptilnih glazbenih ideja i osobnih emocionalnih doživljaja. Unutar njegova opusa 

prepoznaju se i razdoblja zatišja u vokalnom stvaralaštvu, tijekom kojih se posvećivao skladanju 

klavirske i komorne glazbe. Ipak, nakon svake stanke vraćao se solo pjesmi obogaćen novim 

iskustvima i proširenim spoznajama o izražajnim mogućnostima glasa i klavira. Tijekom godina 



 

 76 

djelovanja u Zagrebu Kunc je skladao solo pjesme u postojanom stvaralačkom ritmu. Odlaskom u 

Sjedinjene Američke Države mijenja se njegovo vokalno stvaralaštvo, budući da je u tom 

razdoblju sve češće koristio tekstove na engleskom jeziku. Prema Kos (2014), izbor pjesničkih 

tekstova jedan je od ključnih elemenata za razumijevanje skladateljske osobnosti i njegove 

kreativne naravi, kao i važan pokazatelj širine opće kulture. Na primjeru najvećeg skladatelja solo 

pjesama, Franza Schuberta, vidljivo je da i literarno skroman poetski predložak glazbom može 

nadmašiti vlastitu prosječnost. Kunc, naprotiv, pokazuje izrazito visoke kriterije u odabiru 

tekstova, što svjedoči o njegovu razvijenom ukusu, obrazovanju i osjetljivosti za poetski sadržaj. 

Analizom kronološkog razvoja vokalnog opusa Božidara Kunca moguće je pratiti postupno širenje 

njegova literarnog horizonta. U početnom se razdoblju oslanja na hrvatski romantizam (Stanko 

Vraz) i dijalektalnu poeziju (Dragutin Domjanić). Ubrzo potom pokazuje interes za suvremene i 

aktualne tekstove hrvatske moderne, a kasnije se okreće složenijim poetskim izrazima, među 

kojima posebno mjesto zauzimaju stihovi Miroslava Krleže, čime potvrđuje svoju spremnost za 

interpretaciju zahtjevnijih poetskih predložaka. U kasnijem razdoblju u svoj skladateljski rad 

uključuje i autore susjednih zemalja, čime proširuje kulturni i tematski kontekst svoga stvaralaštva. 

Njegove skladbe na stihove Desanke Maksimović, Hamze Hume, Đure Jakšića i drugih autora 

svjedoče o njegovoj sposobnosti prilagodbe različitim poetskim idiomima te o interesu za širi 

južnoslavenski kulturni prostor. Uz suvremene i književne izvore nadahnuća, Kunc se jednako 

predano okretao i narodnoj poeziji, koja zauzima važno mjesto u njegovu radu te predstavlja 

osnovu za dva ciklusa solo pjesama (op. 16 i op. 47). U tim su djelima izraženi lirizam, humor i 

groteska, a mnogi se od tih stihova ubrajaju među najdojmljivije i najsugestivnije stranice njegova 

vokalnog stvaralaštva. Nakon razmatranja poetskih predložaka koji su oblikovali Kuncov vokalni 

izraz, nužno je usmjeriti pozornost na glazbene aspekte njegova stvaralaštva, osobito na odnos 

vokalne i klavirske dionice te na obilježja njegova skladateljskog jezika. 

 

Razmatranje Kuncova vokalnog opusa zahtijeva prethodno razmatranje određenih specifičnih 

okolnosti njegova skladateljskog izričaja koje su imale osobit značaj za oblikovanje njegova 

stvaralaštva na području solo pjesme. Jedan od ključnih čimbenika bila je kontinuirana suradnja s 

pjevačima, koja je izravno utjecala na oblikovanje njegova vokalnog izraza. Kuncova sestra Zinka, 

već od studentskih dana, a kasnije kao primadona Metropolitan opere, redovito je izvodila njegove 



 

 77 

skladbe, od kojih je mnoge i posvetio upravo njoj. Kako navodi Kos (2014), suradnja s pjevačima 

nije se za Kunca svodila isključivo na ulogu skladatelja. Kao vrsni korepetitor, Kunc je posjedovao 

duboko poznavanje vokalne literature, osobito solo pjesama i opernog repertoara čime je razvio 

izniman osjećaj za tehničke i interpretativne mogućnosti pjevačkog glasa. To znanje omogućilo 

mu je da piše skladbe „ugodne“ za glas. Nadalje, klavir predstavlja drugi temeljni stup Kuncova 

umjetničkog izraza. Polazeći od bogatstva tonskih mogućnosti instrumenta te raznolikosti njegove 

tehnike i boje zvuka, Kunc istražuje postimpresionističku harmoniju i postupno gradi vlastiti 

pristup klavirskom zvuku, koji se razvija od gusto zasićenih koloritnih tekstura prema 

slobodnijem, gotovo orkestralnom zvuku klavirske pratnje. Takav pristup jasno se očituje u 

njegovu vokalnom stvaralaštvu, gdje klavirska dionica poprima važnu izražajnu ulogu. U 

vokalnom opusu Božidara Kunca klavirska dionica često funkcionira kao neovisna izražajna 

komponenta, čak i u jednostavnim primjerima u solo pjesmama na narodne stihove. U kasnim i 

zrelijim solo pjesmama, klavirska dionica je složenija i bogatija te unosi interpretativnu dubinu i 

zvukovnu jasnoću, često otvarajući dublje emocionalne slojeve uz vokalnu liniju. Autorova 

sklonost improvizaciji se također prepoznaje u njegovim solo pjesmama. Klavirska dionica u 

vokalnim skladbama postaje nositelj zvukovne razigranosti i inventivnosti, pridonoseći dojmu da 

su pojedine solo pjesmeke nastale kao dio šire zamišljene cjeline. Upravo ta posebna izražajnost 

skladateljeve glazbene imaginacije čini Kuncove skladbe osobito izražajnima i višeslojnima (Kos, 

2014: 140–141). 

 

Kuncova stvaralačka estetika11 u području solo pjesme utemeljena je na shvaćanju glazbe kao 

prvenstveno izražajnog sredstva kojim se artikuliraju unutarnja emocionalna i psihološka stanja. 

U njegovoj vokalnoj lirici glazbeni izraz uvijek je usmjeren prema produbljivanju i interpretaciji 

pjesničkog teksta, pri čemu se značenje riječi, slikovitost i emocionalne nijanse pretaču u glazbeni 

tok. Premda polazi od stilskih obilježja kasnog romantizma i impresionizma, Kunc već u ranim 

radovima razvija osobni glazbeni jezik koji postupno uključuje snažnije napetosti i 

 
11 Estetika u umjetnosti je filozofsko-znanstvena disciplina koja proučava bit, smisao i značenje umjetničkog 

stvaranja te odnos umjetnosti, čovjeka i svijeta. U estetici glazbe razlikuju se dva pristupa: autonomni, koji naglašava 

unutarnje zakonitosti i formalnu ljepotu djela te heteronomni, koji umjetnost promatra kroz njezine psihološke, 

društvene i komunikacijske funkcije. estetika. Hrvatska enciklopedija, mrežno izdanje. Leksikografski zavod 

Miroslav Krleža, 2013. – 2025. Pristupljeno 17.10.2025. <https://www.enciklopedija.hr/clanak/estetika>. 



 

 78 

ekspresionističke elemente. Upravo u solo pjesmi najizraženije dolazi do njegova istraživanja 

granica tonaliteta, pri čemu tekst djeluje kao temeljni organizacijski i izražajni oslonac oko kojeg 

se oblikuje glazbena forma (Kos, 2014: 141). Taj se razvoj ogleda i u promjeni njegova glazbenog 

sloga, od tradicionalnog razgraničavanja vokalne melodije i klavirske pratnje, vidljivog primjerice 

u pjesmama Strepnja i Čežnja, oblikovanima u „postromantičkoj tradiciji koncertnog Lieda“, 

prema slobodnijem, dinamičnijem i ekspresivnijem glazbenom tkanju. U pjesmama poput Strepnja 

i Čežnja Kunc postupno razvija odnos glasa i klavira kao ravnopravnih izražajnih elemenata. 

Umjesto tradicionalne pratnje, klavirska dionica preuzima aktivnu ulogu u oblikovanju značenja, 

nadopunjujući i razvijajući vokalne fraze te zajedno s glasom gradi jedinstvenu izražajnu cjelinu. 

 

Razvoj vokalnog stila kod Kunca povezan je s njegovim odmakom od ranih melodijskih i 

harmonijskih konvencija, prema sve većoj izražajnosti i strukturalnoj složenosti u vokalnoj 

dionici. Ta se promjena očituje u slobodnijem odnosu prema melodiji i harmonijskoj strukturi. 

Kos (2014: 142) navodi da  se „pojedini odsjeci uglazbljenog teksta tako prelijevaju u bezbroj 

nijansa, bez izrazita prijelaza: Od janáčekovskih „govornih melodija“ do izrazitijih melodijskih 

fleksija i široke „belkantističke fraze“. Kako navodi autorica, takvu pokretljivost melodije 

omogućuje metrika koja se organski povezuje s tekstom, poprimajući izmjene karaktera iz široke 

i mirne protočnosti, u napetu, uzdrhtalu pokretljivost. Melodijska linija pritom spontano reagira 

na naglaske riječi te prati „semantičke i emotivne“ nijanse stiha, stvarajući dojam neprekinutog 

dijaloga između glazbenog i poetskog izraza. Kuncov se harmonijski jezik razvija postupno prema 

proširenom tonalitetu vidljiv i u njegovim ranijim solo pjesmama. Od samog početka njegovog 

stvaralaštva, melodija se oblikuje kao izrazito osobna i raznovrsna, dok harmonijske strukture 

pokazuju utjecaj impresionizma. Kunc često u svojim solo pjesmama piše prepoznatljivi detalj u 

vokalnoj dionici koji se ponavlja i lako pamti kao npr. silazna fraza uz riječ „crnomanjastoga“ u 

pjesmi Crnomanjasti (Tri šaljive pjesme, op. 47) ili silazna linija uzvika „Ne, nemoj mi prići“ u 

Strepnji. Uz melodijsku, ključna značajka Kuncovih solo pjesama je harmonijska struktura. 

Njegov skladateljski rad unosi impresionističke elemente u hrvatsku glazbu istovremeno 

otvarajući prostor prema slobodnoj atonalnosti. Kako navodi Kos (2014: 142) „harmonijsku 

komponentu svojih solo pjesama shvaća sad kao faktor boje, sad kao sredstvo ekspresije“. 

Harmonijski izričaj temelji se na iznenadnim modulacijama i tonalnim diskontinuitetima, dok 



 

 79 

gustoća akordnih struktura i kromatski postupci aktivno sudjeluju u nijansiranju semantičkog i 

izražajnog sloja teksta. U kasnijim solo pjesmama, harmonija preuzima vodeću ulogu krećući se 

između proširene tonalnosti i slobode atonalnosti. Te kasne skladbe, prema Kos, karakterizira još 

i zvukovna gustoća, snažna koloristička napetost i ekspresivnost klavirske dionice. Međutim, 

harmonijsko promišljanje u Kuncovu opusu često se pojavljuje kao samostalan izražajni sloj te ga 

nije uvijek moguće tumačiti isključivo u odnosu na tekstualni predložak, što se može ilustrirati 

konkretnim primjerom u taktovima 13 i 14 solo pjesme Čežnja koja je u Des-duru gdje promjena 

harmonije u D-dur izravno oslikava riječ „blista“, pojačavajući njezin semantički i izražajni 

učinak. 

 

Kuncova se glazbena imaginacija često nadahnjuje pjesničkim slikama i metaforama, a osobito je 

izražajna u solo pjesmama na stihove narodne poezije. U tim vokalnim minijaturama skladatelj 

ostvaruje prepoznatljivu zvukovnu boju uporabom stiliziranih elemenata folklorizma, koji se 

povremeno pojavljuju i u njegovoj klavirskoj glazbi. Takav oblik lokalnog kolorita ne proizlazi iz 

težnje za oblikovanjem nacionalnog stila, nego iz skladateljeve estetske znatiželje i potrebe da 

pronađe odgovarajući glazbeni izraz u skladu s tekstom, pri čemu, kako dodaje Kos (2014: 145), 

u slučaju Božidara Kunca folklorni elementi djeluju više kao nostalgična i duhovita aluzija nego 

kao iskaz ideološke pripadnosti.  

 

O uvodnim vokalnim gestama u Kuncovim solo pjesmama i načinu na koji skladatelj postiže 

karakterizaciju kroz vrlo male glazbene geste govori sljedeći citat Kos (2014: 146): 

 

  „U popijevci Ne gledaj me što sam malena to je quasi improvisando uvodnog poklika „ Ej, 

djevojčice“ nad ležećim tonovima akorda. U Crnomanjastome uvodna vokalna fraza „Tri bi 

plava, joj, za jednoga dala“, s karakterističnim predrazom ispred poklika „joj“; u Bolesnoj ženi 

to je opet slobodna, recitativna fraza, iznad izdržanih statičkih bordunskih tonova pratnje. Ovim 

se minijaturama, uostalom, ostvaruje humor i groteska u Kuncovu  opusu na briljantan način. 

Očituje se u njima skladateljeva moć karakterizacije u okviru upravnog govora odnosno 

dijaloškog postupka.“ 

 



 

 80 

 Kako navodi Kos (2014), u kontekstu južnoslavenskog glazbenog prostora osobnost Božidara 

Kunca zauzima izdvojeno i iznimno mjesto. Svijet njegovih pjesničkih i glazbenih slika izrazito 

je slojevit te, kako za slušatelja, tako i za onoga koji analitički pristupa njihovim različitim 

razinama, otkriva mnoštvo iznenađujućih nijansi i značenjskih slojeva. Kunc je, zahvaljujući 

profinjenom osjećaju za tekst i glazbu, pronalazio glazbene ekvivalente poetskih slika, 

transformirajući izražajne značajke jezika u melodijske i harmonske strukture koje prenose 

emocionalni ugođaj stihova.  

 

4.3. Antun Dobronić - život i umjetničko djelovanje 

 

O ranom životu i glazbenim počecima Antuna Dobronića, provedenima u rodnoj Jelsi i na Hvaru, 

pisale su njegove kćeri Rajka Dobronić-Mazzoni i Lelja Dobronić. Antun Dobronić rodio se 2. 

travnja 1878. godine. Potječe iz dalmatinske sredine snažno obilježene narodnom glazbenom 

tradicijom, što je imalo trajan utjecaj na njegov umjetnički senzibilitet i kasnije estetske poglede 

(Dobronić-Mazzoni, 1997: 211). Korespondencija iz tog razdoblja nadopunjuje poznate 

biografske podatke o Dobroniću, otkrivajući podršku koju je primao od kolega i prijatelja te 

njihova mišljenja i komentare o njegovim prvim skladateljskim pokušajima. Iz tih pisama razvidna 

je potpora koju je mladi Dobronić dobivao od prijatelja i kolega, kao i njihovi komentari na 

njegova rana djela. Dopisivanje otkriva njegovu predanost radu, mladenački entuzijazam i jasno 

izraženu želju za umjetničkim napredovanjem. 

 

Prve glazbene pouke Dobronić je primio od svećenika i skladatelja Pavla Matijevića, koji je u 

njemu prepoznao talent i potaknuo ga na daljnje usavršavanje. Sačuvana pisma svjedoče o 

njegovim prvim pokušajima u području harmonije i kompozicije te o Matijevićevim savjetima i 

ispravkama. Ključnu ulogu u njegovu formiranju imao je Josip Hatze, kod kojega je Dobronić, 

radeći kao učitelj na Visu, u Splitu pohađao privatne poduke iz kompozicije, harmonije i 

kontrapunkta.  Za razliku od blagog Matijevića, koji je mladog Dobronića uglavnom ohrabrivao i 

hvalio, Josip Hatze prema njegovim skladateljskim pokušajima zauzimao je kritičniji stav, 

savjetujući mu da privremeno prekine s pisanjem i posveti se proučavanju djela bečkih klasičara 

kako bi razvio glazbeni ukus i razumijevanje klasičnih oblika; unatoč tome, ton njihova 



 

 81 

dopisivanja odaje međusobnu privrženost, poštovanje i iskrenu učiteljsku naklonost (Rakitić, 

2022: 116).  

Antun Dobronić je, na poticaj Franje Ksavera Kuhača, napisao svoju autobiografiju za leksikon, u 

kojoj se prisjeća svog umjetničkog razvoja i važnosti koju je u tom procesu imao Josip Hatze:  

 

„Često zalijećah do Spljeta gdje primah lekcije od pomenutog Hatzea. Ja sam, megjutim, 

od općenja s njime mnogo više profitirao nego od ono samo nekoliko direktnih lekcija. On mi je 

bio dao direktivu u pojimanju umjetnosti, on mi je raširio glazbeni horizont i izoštrio ukus, u jednu 

riječ, on je onaj, koji me je naučio muziku umjetnički posmatrati“ (Dobronić, 2000: 9). 

 

Dobronić je srednjoškolsko obrazovanje stekao u učiteljskoj školi u Arbanasima pokraj Zadra. U 

to je vrijeme zanimanje učitelja ujedno predstavljalo jednu od rijetkih kulturnih profesija u regiji, 

što se posebno očituje u kasnijem Dobronićevu djelovanju. Već kao učenik drugog razreda, 1895. 

godine, pokazao je izrazit interes za glazbu i vlastitim rukopisom, na službenom talijanskom jeziku 

uputio molbu Hrvatskom glazbenom zavodu u Zagrebu, tražeći informacije o nastavnom programu 

te institucije. Iako je na upit dobio odgovor, njegov sadržaj nije sačuvan (Dobronić, 2000: 11). To 

je ujedno bio prvi puta da se zahtjeva proširenje glazbene naobrazbe prema zagrebačkom školskom 

sustavu. 

 

Na savjet Josipa Hatzea, kako je sam zapisao u pismu Kuhaču, klavir je učio na konzervatorija u 

Pesaru, dok je naprednije znanje stjecao prema školi B. Cesija, ravnatelja napuljskog 

konzervatorija, kroz koju je upoznao bogatu literaturu glazbenih klasika. Redoviti susreti s 

Hatzeom u Splitu, koji je od 1898. do 1902. studirao kod Pietra Mascagnija u Pesaru, dodatno su 

proširivali Dobronićeve umjetničke horizonte i rafinirali njegov ukus. Utjecaji tih razgovora i 

spoznaja uskoro su se počeli očitovati i u njegovim glazbenim tekstovima. Više je članaka i kraćih 

rasprava, koje se bave tadašnjim stanjem hrvatske glazbe, objavio u stručnom časopisu Glazbeni i 

kazališni vjesnik (Dobronić, 2000:  22). U tim je tekstovima Dobronić iznio svoje estetske i idejne 

poglede, čime je postavio temelj vlastitom skladateljskom radu. U jednom od njih, nakon kritičkog 

osvrta na stanje hrvatske glazbene scene, zaključuje „da narodni duh ne isključuje pravu 

umjetnost, naprotiv, da je samo ona kompozicija u pravom smislu narodna, koja je istodobno 



 

 82 

umjetnički lijepa i savršena.“ Nadalje, skladatelj se posebno osvrće i na površno shvaćanje glazbe 

u tadašnjem društvu, ističući kako ljudi smatraju da glazba služi „.da se čovjek ne dosadi...A kad 

se pomisli da tako nisko shvaća tu bogodanu umjetnost ne samo prost i neuk, ma i ogromna većina 

naše inteligencije, zar ne da je to činjenica, koja svakom iskrenom ljubitelju glazbe mora zadavati 

ne malu brigu, zar ne, da je to činjenica, koja ubija polet svakome, koji bi htjeo tu masu glazbeno 

uzgajati?“ (Dobronić, 2000: 24–25).  

 

Dobronić je 1905. stekao stručne kvalifikacije za učitelja pjevanja i klavira, čime je postao 

profesionalno glazbeno obrazovan. Uz pedagoški rad bavio se i teorijskim promišljanjima o 

glazbenom odgoju, o čemu je redovito pisao u stručnim člancima. Osim pedagoških tema, pokazao 

je zanimanje i za analitički rad, pa je o ciklusu romanci Proljetni lahori svoga učitelja Josipa 

Hatzea objavio estetsko-glazbenu studiju u kojoj je analizirao tekstove i glazbu te sam izvodio 

romanse, pjevajući uz vlastitu klavirsku pratnju (Dobronić, 2000). Takav spoj skladateljske, 

pedagoške i izvođačke djelatnosti svrstava Dobronića među svestrane i utjecajne glazbene 

osobnosti hrvatske glazbe prve polovice 20. stoljeća (Dobronić-Mazzoni, 1997). Antun Dobronić 

bio je iznimno svestran skladatelj čiji se stvaralački opus proteže kroz širok raspon glazbenih vrsta, 

od simfonijske i orkestralne glazbe preko opera i drugih glazbeno-scenskih oblika, do kantata, 

vokalne i zborske glazbe, kao i komornih i instrumentalnih djela za solo instrumente i manje 

sastave. Svojim je skladbama, među kojima se ističu vokalni ciklusi, simfonije, glazbeno-scenska 

djela, zborske skladbe te klavirske i komorne kompozicije trajno obogatio hrvatsku glazbenu 

baštinu. Umro je 12. prosinca 1955. u Zagrebu. 

 

4.3.1. Vokalna lirika Antuna Dobronića 

 

Antun Dobronić ubraja se među skladatelje hrvatske moderne koji su dali značajan doprinos 

razvoju solo pjesme. Njegovo stvaralaštvo odlikuje uravnotežen odnos vokalnog i instrumentalnog 

sloga te izražena osjetljivost za poetski sadržaj. Unutar njegova vokalnog opusa posebno se izdvaja 

prva zbirka Sumorni akordi (1910), nastala na stihove Božidara Lovrića, Filipa Marušića, Antuna 

Tresića Pavičića, Dragutina Domjanića, Rikarda Katalinića Jeretova i Frana Galovića. Kako 

navodi Kos, zajedničku crtu tih ranih solo pjesama čini nenametljiva, pjevna melodija, uz klavirsku 



 

 83 

dionicu gusto isprepletenu harmonijskim slojevima i oporim disonancama. Posebnost klavirskog 

dijela očituje se u udvajanju pjevačke linije u desnoj ruci, čime se dodatno pojačava izražajna 

povezanost vokalne i instrumentalne komponente (Kos, 2014: 111). 

 

Kos navodi da unatoč širokom i raznolikom glazbenom stvaralaštvu Antuna Dobronića samo se 

manji dio njegovih skladbi danas izvodi na koncertnim pozornicama. Među rijetkim djelima koja 

se još mogu čuti izdvajaju se Carnevale iz 1913. godine te orkestralna suita Jelšonski tonci. 

Dobronićeve solo pjesme doživjele su još manju afirmaciju, unatoč činjenici da su tijekom 

skladateljeva života bile uspješno izvođene od istaknutih vokalnih umjetnika. Među njima se 

posebno izdvaja sopranistica Maja Strozzi-Pečić, koja je značajno pridonijela njihovu promicanju. 

Prema zapažanju autorice (2016: V), Dobronićevo vokalno stvaralaštvo gotovo je u potpunosti 

iščeznulo iz izvođačke prakse; tek se povremeno u radijskom eteru, zahvaljujući interpretaciji 

Tomislava Neralića, mogao čuti dio ciklusa Hajduk. Do danas muzikološka istraživanja nisu 

posvetila značajniju pozornost Dobronićevu opusu solo pjesama iako se u skladateljevoj ostavštini 

radi o iznimno bogatom i raznolikom vokalnom stvaralaštvu. Dobronićev vokalni opus obuhvaća 

41 solo pjesmu, organiziranih u 10 ciklusa koji su danas dio fonda Nacionalne i sveučilišne 

knjižnice u Zagrebu. Nepotpuna datacija Dobronićevih solo pjesama dodatno otežava precizno 

utvrđivanje kronologije njihova nastanka. Brojne skladbe ne sadrže podatke o godini nastanka, a 

pojedine čak ni oznaku opusa, zbog čega se muzikolozi u određivanju vremena njihova stvaranja 

često moraju osloniti na pretpostavke. Ti se zaključci temelje na usporedbi stilskih obilježja, 

analizi rukopisa te dostupnim podatcima o prvim javnim izvedbama. Iako takvi izvori ne 

omogućuju potpunu rekonstrukciju skladateljeva stvaralačkog puta, ipak pružaju dovoljno 

informacija za uočavanje razvojnih etapa u okviru njegova vokalnog opusa. Na temelju poznatih 

činjenica može se zaključiti da Dobronić najintenzivnije stvarao solo pjesme između 1910. i 1920. 

godine, a zatim ponovno od sredine tridesetih do kraja četrdesetih godina 20. stoljeća, čime se 

potvrđuje kontinuitet njegova interesa za vokalni izraz unatoč povremenim stvaralačkim stankama. 

U pojedinim rukopisima i tiskanim izdanjima Dobronićevih solo pjesama nalaze se prijevodi 

tekstova na talijanski, njemački i francuski jezik, što svjedoči o skladateljevoj namjeri da svoja 

vokalna ostvarenja približi i međunarodnom izvođačkom krugu. Analizom kronološkog razvoja 

njegova opusa za glas i klavir uočava se i postupna evolucija glazbenog izraza unutar ove vrste. 



 

 84 

Taj se razvoj prije svega očituje u sve promišljenijem odabiru pjesničkih predložaka, koji postaju 

ključni čimbenik oblikovanja glazbene ideje i izražajnog karaktera pojedine solo pjesme (Kos, 

2017: V).  

 

Dobronićeve rane solo pjesme okupljene su u zbirci Sumorni akordi za sopran i klavir (1910.), 

koju je skladatelj ponio sa sobom na studij u Prag kako bi je predstavio svojim profesorima. Odabir 

pjesničkih tekstova u toj zbirci, kao i u ciklusu Reveries za tenor i orkestar iz 1912. godine, 

pokazuje njegovo stilsko i estetsko usmjerenje prema poetici moderne. Kako je ranije navedeno u 

Sumornim akordima zastupljeni su pjesnici Božo Lovrić, Filip Marušić, Dragutin Domjanić, 

Rikard Katalinić Jeretov, Fran Galović i Ante Tresić Pavičić. Tematski se ove solo pjesme bave 

idealiziranom ljubavlju, prikazima prirode, refleksivnim ugođajima groblja te poetizacijom smrti. 

Nedugo nakon stvaranja tih ranih vokalnih djela Dobronić se okreće narodnoj lirici, koja će postati 

trajnim i neiscrpnim nadahnućem njegova daljnjeg skladateljskog stvaralaštva (Kos, 2017: V). 

 

Nakon svojih ranih vokalnih ostvarenja, za koja je sam skladatelj istaknuo da su nastala u duhu 

Hatzeova i Puccinijeva stila, Dobronić se postupno okreće oblikovanju vlastitog glazbenog jezika. 

U tom procesu ključnu su ulogu imali tekstovi narodnog pjesništva, koje sve češće postaje 

polazište za njegove solo pjesme. Tako su, primjerice, Snoviđaji djevojački nastali prema „pučkoj 

poeziji iz Bosne i Hercegovine“. Osim što je na narodne stihove stvarao vlastite melodije, 

Dobronić je u pojedinim ciklusima posezao i za autentičnim narodnim napjevima. Kao aktivan 

istraživač i sakupljač tradicijske glazbe, znanja stečena proučavanjem folklora sustavno je 

ugrađivao u svoj vokalni izraz. Izvornu građu pronalazio je u zbirkama Franje Ksavera Kuhača, 

ali i u vlastitim terenskim zapisima. U nekim je ciklusima okupljao napjeve iz različitih regija 

tadašnje Jugoslavije, čime je izražavao umjetničku, ali i idejnu povezanost s idejom jugoslavenske 

kulturne integracije (Kos, 2017: V-VI). 

 

Kako sam Dobronić navodi u svojim bilješkama, najčešće je koristio tradicijske napjeve iz 

hrvatskih krajeva, četiri s otoka Hvara te po jedan iz Međimurja, Istre, Dalmacije, Slavonije, 

Pribića i Bosanske Posavine, uz dodatke preuzete iz drugih regija. Nazivi Dobronićevih ciklusa 

već na razini naslova sugeriraju tematske okvire u kojima se kreću njegove solo pjesme. U njima 



 

 85 

se prepoznaju različiti sadržajni slojevi, od pučkih religijskih i hajdučkih motiva do lirskih tema 

koje progovaraju o ljubavi i čežnji. Dosljednost u oblikovanju vlastitog nacionalnog izraza 

Dobronić pokazuje i u zborskom stvaralaštvu, gdje također grupira skladbe u cikluse i zbirke, 

pridajući im jasno prepoznatljiv tematski karakter. 

 

Dobronićev stil u solo pjesmama snažno je oblikovan njegovim trajnim zanimanjem za tradicijsku 

glazbu. Narodne elemente, tekstove, melodije, ritmove i intonacije, skladatelj je ugrađivao u svoj 

umjetnički izraz na različite načine. Ponekad je sam stvarao nove melodije nadahnute duhom i 

jezikom narodnih pjesama, stvarajući tako glazbu koja oponaša folklorni stil, ali zadržava autorski 

karakter. U drugim je slučajevima posezao za izvornim narodnim napjevima, koje je umjetnički 

prerađivao i obogaćivao složenijim harmonijskim rješenjima. Vokalna dionica u tim skladbama 

često ostaje vjerna izvornom obliku narodnog napjeva, zadržavajući njegovu jednostavnost, 

melodijsku prepoznatljivost i pjevnost. Klavirska dionica, međutim, ne funkcionira samo kao 

pratnja, nego kao prostor skladateljskog izraza i invencije. U njoj Dobronić ostvaruje bogatiji 

harmonijski jezik, uvodi modulacije, ritamske varijacije i suvremene skladateljske postupke. Na 

taj način u njegovim solo pjesmama nastaje spoj tradicijskog i modernog izraza: glas čuva 

autentičnost narodnog napjeva, dok klavir donosi individualni, umjetnički i suvremeni skladateljev 

pečat. 

 

Prema Kos, glazbeni slog Dobronićevih solo pjesama obilježava bogata i slojevita tekstura u kojoj 

se ističu kontrapunktski pokreti, disonantne harmonije, samostalni motivi i umetci, uz povremene 

agogičke oscilacije, rubata i ornamentiku. Sve te značajke stvaraju dinamičan i izrazito razrađen 

klavirski slog koji se razlikuje od jednostavne i linearne strukture narodnog napjeva u glasu.  

 

Dobronić, napuštajući tzv. latentnu harmonizaciju tradicijskog predloška, nije narodne napjeve 

jednostavno harmonizirao, već ih je umjetnički preradio, stvarajući posebnu vokalnu vrstu koja se 

nalazi između umjetničke solo pjesme i folklorne transkripcije.  Njegove solo pjesme temeljene 

na tradicijskog glazbi mogu se usporediti s vokalnim ostvarenjima skladatelja poput Benjamina 

Brittena, Luciana Berija i Vladimira Ruždjaka.  

 



 

 86 

Solo pjesme Antuna Dobronića izvodili su istaknuti umjetnici, među kojima se posebno ističe 

Maja Strozzi-Pečić, kojoj su posvećeni ciklusi Snoviđaji djevojački i Dilberke (1917.). Ovi ciklusi, 

nastali na tekstovima narodne poezije neprecizno određenog podrijetla, obilježeni su vokalnim 

dionicama bogatim melizmima, produženim melodijskim linijama u kojima se jedan slog teksta 

proteže na više tonova, čime se postiže osobita pjevnost i izražajnost. Njegove rane solo pjesme, 

nastale u mladenačkoj fazi stvaralaštva, pokazuju utjecaj glazbene moderne, a stil koji skladatelj 

izgrađuje definira kao „sintezu narodne glazbe i vrhunskog europskog artizma.“. Na taj način 

Dobronić pridonosi razvoju hrvatske umjetničke solo pjesme 20. stoljeća, ostavljajući 

prepoznatljiv i osoban skladateljski trag (Kos, 2017:  VI).  

 

 

 



 

 87 

5. METODOLOŠKI PRISTUP UMJETNIČKOM PROJEKTU 

 

5.1. Umjetnička praksa i umjetničko istraživanje 

 

Poglavlje razmatra odnos između umjetničke prakse i umjetničkog istraživanja, polazeći od 

suvremenih teorijskih pristupa koji umjetničku praksu prepoznaju kao relevantan izvor znanja i 

istraživački postupak. Prema Hannula et al. (2021: 15) umjetnička praksa uvijek jest istraživanje 

ili se barem odvija u istraživačkom okviru. Saukko navodi da samorefleksija omogućuje 

istraživaču da postane svjestan ograničenja vlastite percepcije i na taj način otvori prostor za 

različite interpretacije umjetničkog djela kao i nove stvarnosti (2003: 62). U skladu s navedenim 

teorijskim postavkama, u ovom se radu umjetnička praksa promatra kao temeljni nositelj 

istraživačkog procesa. 

 

U okviru umjetničkog istraživanja koje praksu prepoznaje kao izvor znanja, postaje nužno 

precizirati kako se praksa razumije iz perspektive izvođača, odnosno na koji se način svjesnost, 

namjera i procesualnost očituju unutar samog čina umjetničkog djelovanja. U kontekstu ovako 

shvaćene umjetničke prakse kao istraživačkog procesa, važno je dodatno razjasniti razliku između 

učenja i prakse, osobito iz perspektive izvođačkog rada. Sterner razlikuje ta dva pojma 

naglašavajući da praksa, za razliku od učenja, nužno podrazumijeva svjesnost i volju te se temelji 

na namjernom i reflektiranom ponavljanju procesa s jasno artikuliranom namjerom (Sterner, 2012: 

15). Praksa se pritom ne svodi na puko stjecanje vještina ili usvajanje sadržaja, već predstavlja 

aktivan proces u kojem izvođač ostaje svjesno prisutan unutar samog čina djelovanja. 

Takvo razumijevanje prakse u potpunosti je kompatibilno s pristupima umjetničkom istraživanju 

koji umjetničku praksu prepoznaju kao izvor znanja. Sternerova tvrdnja da praksa „obuhvaća 

učenje, ali ne i obratno“ dodatno naglašava hijerarhijsku prednost svjesne, namjerne prakse nad 

pasivnim učenjem. U metodološkom smislu, to implicira da se znanje u umjetničkom istraživanju 

ne proizvodi izvan prakse, već se konstituira unutar samog procesa izvođenja, kroz kontinuirano 

promatranje, refleksiju i prilagodbu interpretativnih odluka. Time se praksa potvrđuje kao 

istraživački postupak koji ne teži isključivo konačnom rezultatu, već razvoju razumijevanja kroz 

proces. 



 

 88 

U okviru suvremenih teorijskih tumačenja umjetničkog istraživanja, u ovom se radu tema Ivane 

Lang, Božidara Kunca i Antuna Dobronića u kontekstu hrvatske vokalne lirike 20. stoljeća 

obrađuje kao izvođačko istraživanje na području vokalne umjetnosti. Istraživanje se oslanja na 

osobnu vokalno-solističku aktivnost autorice, s fokusom na umjetničku interpretaciju odabranog 

repertoara solo pjesama navedenih autora kao središnjeg istraživačkog fenomena, pri čemu se 

autorica tijekom istraživanja pojavljuje u višestrukoj ulozi ne samo izvođačice, istraživačice i 

refleksivne promatračice vlastite interpretativne prakse već i kao zagovornice i promicateljice širih 

kulturnih vrijednosti. 

 

Iako se često smatra da je umjetničko djelovanje u suprotnosti s istraživanjem umjetnosti, 

stvarajući na taj način dihotomiju između umjetnosti i istraživanja, u ovom se radu ta suprotnost 

prevladava povezivanjem umjetničke interpretacije solo pjesme kao izvedbenog čina s njezinom 

teorijskom refleksijom, pri čemu se interpretacija promatra kao proces u kojem se glazbeni, 

tekstualni i izvođački elementi istodobno oblikuju i istražuju, u skladu s pristupom koji objedinjuje 

kvalitativne istraživačke metode i specifičnosti umjetničke prakse (Hannula et al., 2021). O 

umjetničkoj interpretaciji govori se u radovima Judkins (1996), Jerković (2019; 2021) i Silverman 

(2007). U tom se kontekstu umjetnička interpretacija ne promatra isključivo kao estetski čin, nego 

i kao oblik istraživačkog promišljanja.  

 

U skladu s pristupom umjetničkom istraživanju prema Whitney (2015), glazbena izvedba u ovom 

je istraživanju shvaćena kao središnje mjesto proizvodnje znanja. Izvedba se ne promatra 

isključivo kao prezentacija rezultata, nego kao istraživački događaj u kojem se znanje konstituira 

kroz sam čin izvođenja, u odnosu glasa, tijela, vremena i prostora. Živa izvedba pritom je po svojoj 

prirodi prolazna i neponovljiva, no upravo ta prolaznost predstavlja jedno od temeljnih obilježja 

umjetničkog znanja. U takvom okviru izvođač se pojavljuje kao istraživač koji kroz proces 

pripreme, donošenja interpretacijskih odluka i javne izvedbe razvija nova saznanja o glazbenom 

djelu, vlastitom izvođačkom identitetu i komunikacijskom potencijalu izvedbe. Prema Whitney 

(2015), publika pritom ne djeluje kao pasivni recipijent, već kao aktivni sudionik u oblikovanju 

značenja izvedbe, čime se umjetničko istraživanje jasno pozicionira u javnom prostoru. 



 

 89 

Dokumentacija izvedbe shvaća se kao sekundarni sloj istraživanja, koji ne zamjenjuje izvedbeni 

događaj, ali omogućuje njegovu refleksiju i analitičko sagledavanje. 

Borgdorff (2012) sustavno razmatra specifičnost umjetničkog istraživanja u odnosu na znanstveno 

istraživanje, s posebnim naglaskom na mjesto umjetničke prakse u proizvodnji znanja. Autor 

polazi od teze da se umjetničko istraživanje ne može mjeriti istim kriterijima kao znanstveno 

istraživanje jer se temelji na drugačijoj epistemološkoj logici i naglašava da se u umjetničkom 

istraživanju znanje proizvodi u i kroz umjetničku praksu, a ne izvan nje. Umjetnički proces, 

izvedba i materijalni aspekti prakse nisu ilustracija teorije, nego središnje istraživačko polje. Time 

se odbacuje shvaćanje prema kojem je teorijska refleksija jedini legitiman oblik znanja, a 

umjetnička praksa samo njegov predmet. Dodatno razrađuje pojam situiranog znanja, koje je 

kontekstualno, iskustveno i neraskidivo povezano s osobom izvođača ili umjetnika. Subjektivnost 

se pritom ne smatra metodološkim nedostatkom, već nužnim uvjetom umjetničkog istraživanja, 

pod uvjetom da je istraživački proces jasno artikuliran, reflektiran i javno komuniciran. Također, 

autor ističe da je cilj umjetničkog istraživanja proizvodnja uvida i razumijevanja, a ne univerzalnih, 

ponovljivih rezultata. Vrijednost takvog istraživanja ne leži u generalizaciji, nego u relevantnosti, 

refleksivnosti i doprinosu umjetničkoj praksi. U tom kontekstu, izvedba, dokumentacija i teorijska 

refleksija tvore cjelinu u kojoj nijedan element nema hijerarijsku prednost. 

 

Na tim teorijskim postavkama utemeljen je i metodološki okvir ovog istraživanja. Umjetničko 

istraživanje započinje iznošenjem teorijske podloge koja podupire temu disertacije, postavljanjem 

pitanja vezanih uz istraživački kontekst i primjenu metoda prilagođenih istraživanju u umjetnosti. 

Istraživanje se oslanja na osobnu vokalno-solističku aktivnost autorice, na kojoj se temelji 

umjetnička interpretacija odabranih djela. U takvom dualnom pristupu istraživanje se sastoji od 

dva međusobno povezana dijela: prvog, koji se odnosi na osobni umjetničko-istraživački rad 

(teorijski i umjetnički), te drugog, koji uključuje javnu izvedbu i snimanje tonskog zapisa 

odabranog repertoara ovih hrvatskih skladatelja. 

 

Umjetničko istraživanje sastoji se od teorijske razrade, odabira repertoara za istraživanje, 

umjetničke pripreme repertoara, javne umjetničke izvedbe, izrade tonskog zapisa odabranog 

repertoara hrvatskih skladatelja i skladateljice 20. stoljeća na hrvatskom jeziku u smislu audio 



 

 90 

snimanja i glazbene produkcije te, zaključno, donošenja preporučenog koncepta izvođenja 

odabranog repertoara. 

 

U opisu interpretacije javno izvedenog umjetničkog rada koristi se PbR metoda (Practice Based 

Research). Prema Candy (2006), istraživanja koja su usredotočena na prirodu prakse nazivaju se 

„istraživanjima utemeljenima na praksi“ ili „praksom vođenim istraživanjima“, s ciljem 

pronalaženja novih koncepata i metoda u generiranju izvornog znanja. Važno je razlikovati 

istraživanja utemeljena na praksi i samu praksu. Mnogi praktičari ističu da istražuju u svojoj 

svakodnevnoj praksi, no bitna je razlika u tome što je cilj istraživanja utemeljenog na praksi 

stvaranje novih kulturoloških shvaćanja koja nisu nova samo samom istraživaču, nego i širem 

auditoriju, što ujedno razlikuje istraživača od praktičara (Scrivener 2002). S tim u vezi, ovim se 

istraživanjem utemeljenim na izvođačkoj praksi razvijaju nove spoznaje, interpretacijski modeli i 

koncepti primjenjivi na rad sa sličnom vokalnom literaturom. Na temelju ovako postavljenog 

metodološkog okvira, u nastavku rada pristupa se opisu i tijeku umjetničkog projekta, u kojem se 

navedeni koncepti umjetničke prakse kao istraživanja konkretiziraju kroz proces pripreme, izvedbe 

i refleksije solističkog recitala.  

5.2. Ciljevi i hipoteze istraživanja 

 

U istraživanju se postavlja više međusobno povezanih ciljeva. Primarni ciljevi usmjereni su na 

utvrđivanje karakteristika glazbenog izričaja odabranih skladatelja te njihovu usporedbu sa 

suvremenicima, kao i na revitalizaciju i reinterpretaciju manje poznatih i rjeđe izvođenih skladbi 

iz hrvatske vokalne baštine 20. stoljeća. Nadalje, cilj istraživanja bio je i utvrditi učestalost 

izvođenja djela navedenih skladatelja analizom javno dostupnih podataka relevantnih izvora, 

definirati teorijske modele i interpretativna načela primjenjiva na odabranu literaturu te 

kvalitativno opisati izvođačke principe na odabranom repertoaru. Sekundarni cilj istraživanja 

usmjeren je na omogućavanje dostupnosti tonskog zapisa kao trajnog dokumenta umjetničkih 

rezultata istraživanja.  

 

 

 



 

 91 

Na temelju dosadašnjih uvida i istraživačkih pitanja formulirale su se sljedeće hipoteze: 

H1: Postoji podudarnost između glazbene vrijednosti i učestalosti izvođenja odabranog glazbenog 

repertoara.  

H2: Nedostupnost umjetničkih snimki glazbenih djela rezultira smanjenim interesom vokalnih 

interpreta za izvođenje skladbi. 

H3: Činjenica da su skladatelji djelovali kao aktivni izvođači - klavirski suradnici u radu s 

pjevačima odrazila se na koherentnost njihovih djela za glas i klavir.  

H4: Umjetničko istraživanje temeljeno na pjevačkoj praksi mijenja odnos pjevača prema 

interpretaciji proširujući ulogu izvođača prema ulozi zagovornika  i promicatelja širih kulturnih 

vrijednosti. 

 

U  radu se postavljaju sljedeća istraživačka pitanja: 

1. Je li vokalni skladateljski opus Lang, Kunc i Dobronić dovoljno prisutan na hrvatskoj i 

inozemnoj glazbenoj sceni? 

2. Jesu li skladateljski radovi odabranih skladatelja u vokalno tehničkom i umjetničkom smislu 

ravnopravni s djelima njihovih izvođenijih suvremenika? 

3. Utječe li dostupnost notnih materijala i audio zapisa na učestalost izvođenja skladbi te posredno 

i na popularnost skladatelja među izvođačima? 

4. Utječe li i na koji način neposredna izvođačka suradnja skladatelja s vokalnim solistima na stil 

skladanja solo pjesama? 

5. Koji su interpretacijski modeli primjenjivi u kreiranju umjetničke izvedbe odabranog 

repertoara?  

6. Kako originalno pristupiti reinterpretaciji skladbi skladatelja 20. stoljeća?   

7. Kako osuvremeniti i uspostaviti nove koncepte i metode u radu na vokalnoj interpretaciji solo 

pjesme?   

8. Koja je uloga istraživanja utemeljnog na praksi (Practice Based Research) u pjevačkoj profesiji?  

 

Na postavljena istraživačka pitanja odgovora se korištenjem različitih metodoloških pristupa koji 

se razrađuju u poglavlju Metode istraživanja.  

 



 

 92 

5.3. Metode istraživanja 

 

Istraživanja usmjerena na umjetničku praksu tradicionalno su bila usredotočena na proučavanje 

načina na koje se glazba stvara, usvaja, uvježbava i izvodi, s ciljem dobivanja uvida u različite 

oblike glazbenog djelovanja. Takvi su se pristupi razvijali prvenstveno unutar empirijskih 

istraživačkih okvira glazbene psihologije i etnomuzikologije te su dugo predstavljali temeljna 

sredstva za sustavno istraživanje glazbenog ponašanja. U razdoblju njihova intenzivnijeg razvoja, 

ove su metode bile gotovo jedini raspoloživi način na koji su se izvođači mogli istraživački baviti 

vlastitom glazbenom praksom (Davidson, 2015: 93–94). 

 

Autorica Davidson (2015) pojam practice as research definira kao istraživački pristup u kojem se 

znanje proizvodi izravno kroz umjetničku praksu, pri čemu se refleksivne radnje i kritičke odluke 

donose u stvarnom vremenu i neposredno utječu na daljnji tijek umjetničkog procesa. U tom 

smislu, istraživanje nije odvojeno od prakse, nego se odvija unutar nje, kroz kontinuiranu izmjenu 

djelovanja i refleksije. Akcijsko istraživanje opisuje kao metodološki okvir koji slijedi ciklus 

planiranja, djelovanja, promatranja i refleksije, s ciljem istodobnog razumijevanja i unapređenja 

vlastite prakse. Njegova je prednost u fleksibilnosti, mogućnosti primjene na pojedince ili grupe 

te u kombiniranju refleksije s opažanjem u realnom vremenu i različitim oblicima dokumentacije, 

što omogućuje triangulaciju podataka.  

 

U tom se kontekstu pristup praksa kao istraživanje može dodatno rasvijetliti kroz razmatranje 

unutarnje dinamike same prakse. Sterner opisuje praksu kao svjestan i namjeran proces u kojem 

izvođač „izvodi aktivnost, promatra ishod te prilagođava vlastito djelovanje i energiju prakse kako 

bi postigao željeni rezultat“ (Sterner, 2012: 16). Takav opis u potpunosti se slaže s cikličkom 

logikom akcijskog istraživanja, u kojem se znanje proizvodi kroz kontinuiranu izmjenu djelovanja 

i refleksije u stvarnom vremenu. Sternerovo razumijevanje prakse pritom potvrđuje da se 

istraživačke odluke ne donose izvan umjetničkog procesa, već unutar samog čina izvođenja, čime 

se praksa potvrđuje kao mjesto proizvodnje znanja, a ne tek njegova primjena. 

 



 

 93 

Radi jasnijeg uvida u procesnu strukturu akcijskog istraživanja, u nastavku se prikazuje dijagram 

cikličkog odnosa između planiranja, djelovanja, opažanja i refleksije unutar umjetničke prakse. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Slika 1 Ciklus akcijskog istraživanja u kojem praktičari stječu uvid u vlastitu praksu i ispituju mogućnosti promjene. Prilagođeno 

prema State of New South Wales Department of Education and Training, preuzeto iz knjige Artistic Practice as Research in 

Music. Jane W. Davidson (2015: 101) 

 

Na prikazanom dijagramu (Slika 1.) je ciklus akcijskog istraživanja kao kružni proces u kojem se 

praktično djelovanje stalno povezuje s opažanjem, refleksijom i planiranjem daljnjih koraka. U 

središtu dijagrama nalazi se pojam Akcijsko istraživanje, čime se naglašava da se istraživanje ne 

odvija izvan umjetničke prakse, nego izravno unutar nje, kroz kontinuiranu izmjenu djelovanja i 

promišljanja. Ciklus započinje fazom planiranja, koja uključuje definiranje istraživačkih pitanja, 

ciljeva i načina rada. U toj se fazi prepoznaju relevantni elementi istraživanja, prikupljaju potrebne 

informacije i organizira praktični okvir djelovanja. Slijedi faza djelovanja, u kojoj se planirane 

odluke provode u samoj praksi. Djelovanje podrazumijeva isprobavanje različitih rješenja, 

propitivanje vlastitih postupaka tijekom procesa te prikupljanje materijala koji nastaje iz same 

prakse. 

 



 

 94 

Faza opažanja usmjerena je na praćenje i bilježenje učinaka djelovanja. Ona može uključivati 

neposredno opažanje tijekom rada, ali i naknadno promatranje putem dokumentacije, poput zapisa, 

snimki ili bilježaka, čime se praksa pretvara u materijal pogodan za analizu. U fazi refleksije 

opaženo se analizira i vrednuje. Refleksija omogućuje razumijevanje donesenih odluka, uočavanje 

promjena i formuliranje zaključaka koji se mogu dalje komunicirati i primijeniti. Ta faza ujedno 

vodi procjeni dosadašnjeg rada, njegovoj prilagodbi i ponovnom planiranju, čime se ciklus 

nastavlja. Ključna vrijednost akcijskog istraživanja leži u činjenici da se rezultati ne shvaćaju kao 

konačni ishod, već kao poticaj za daljnji razvoj prakse. Znanje se u tom okviru stvara postupno, 

kroz ponavljanje ciklusa i produbljivanje uvida, što ga čini osobito prikladnim za umjetnička 

istraživanja utemeljena na izvođačkoj praksi. 

 

Tijekom pripreme umjetničkog projekta Stazama ljubavi koristili su se istraživački postupci i 

metode za teorijsku razradu prisutni u metodologiji društvenih i humanističkih znanosti, poput 

analize, sinteze, usporedbe, rada na dokumentaciji i interpretaciji (Yin 2015), kao i proučavanje i 

prikaz teorijskog okvira stvaralaštva odabranih hrvatskih skladatelja i skladateljice 20. stoljeća. 

Koristili su se i postupci kvantitativne analize podataka u dijelu koji se odnosio na prisutnost i 

učestalost izvedbi odabranih skladbi u koncertnim i natjecateljskim programima te na zvučnim 

zapisima. 

 

U nastavku rada predstavlja se umjetnički projekt kao središnji dio istraživanja. 

 

5.4. Opis umjetničkog projekta Stazama ljubavi 

 

Radi usklađivanja pisanog dijela rada s umjetničkom realizacijom, prikaz umjetničkog projekta 

strukturiran je kroz analitički okvir koji omogućuje praćenje interpretacijskog procesa od početne 

ideje do završne izvedbe solističkog recitala. Rezultati umjetničkog istraživanja pokazali su da 

ovakav, praksom vođen pristup omogućuje dublje razumijevanje interpretacijskih i izvedbenih 

procesa vokalne solo pjesme, koje nije moguće postići bez sustavnog praćenja, dokumentiranja i 

refleksije vlastite umjetničke prakse. Istraživanje je potvrdilo da se u okviru metodologije practice 

as research znanje razvija izravno kroz izvođački proces, pri čemu se autorica pojavljuje u 



 

 95 

dvostrukoj ulozi izvođačice i istraživačice, a umjetnička praksa, solistički recital, postaje središnje 

mjesto nastanka i provjere interpretacijskih spoznaja. 

 

Glavno polazište ovog umjetničkog istraživanja jest proces pripreme i realizacije solističkog 

recitala održanog 26. studenoga 2024. godine u Svečanoj dvorani Akademije za umjetnost i kulturu 

u Osijeku, u okviru koncertnog ciklusa Crveno. Ovaj koncert predstavljao je temeljnu ishodišnu 

točku za snimanje i produkciju skladbi obuhvaćenih umjetničkim projektom, pri čemu je koncertna 

izvedba bila početni referentni okvir daljnjeg rada. Koncert, ostvaren u suradnji s pijanistom 

Ivanom Pernickim, bio je zamišljen kao višeslojni umjetnički čin u kojem se susreću glazba, riječ 

i scenski izraz, a u središtu interesa nalazila su se djela izabrana za ovaj umjetnički projekt - 

vokalna lirika Ivane Lang, Antuna Dobronića i Božidara Kunca. 

 

U ovom se umjetničkom istraživanju ciklus akcijskog istraživanja može jasno prepoznati kao 

temeljna struktura rada. Faza planiranja obuhvaćala je odabir repertoara, oblikovanje dramaturške 

koncepcije programa te postavljanje interpretacijskih pitanja proizašlih iz teorijskih razmatranja 

umjetničke interpretacije solo pjesme. U toj su fazi definirani i scenski te recepcijski elementi 

koncerta, uključujući uporabu dnevnika kao scenskog elementa i kartica s opisima skladbi za 

publiku. Faza djelovanja odnosila se na izvođački proces koji uključuje rad na partituri, probe, 

kao i suradnju s pijanistom u oblikovanju zajedničke interpretacije. Tijekom te faze prikupljani su 

različiti tragovi prakse, poput bilježaka, zvučnih zapisa s proba i izvedbenih odluka koje su se 

postupno oblikovale. Opažanje je uključivalo praćenje i dokumentiranje izvedbenog procesa, kako 

tijekom proba, tako i tijekom javne izvedbe. To je obuhvaćalo analizu audio i videosnimki, 

uočavanje vlastitih izvođačkih reakcija te promatranje recepcije publike, osobito u odnosu na 

narativnu strukturu koncerta i komunikaciju tematskog sadržaja. Refleksija nije svedena na 

vrednovanje izvedbe prema unaprijed zadanim normama ili postojećim interpretativnim uzorima, 

nego je bila usmjerena na propitivanje načina na koji se interpretacijske odluke vezane uz tempo, 

fraziranje, dinamiku, artikulaciju, vokalno-tehničke aspekte, scenski izraz i komunikaciju s 

publikom, oblikuju i realiziraju unutar konkretnog izvedbenog konteksta solističkog recitala. U 

tom je smislu izostanak referentnih zvučnih zapisa dodatno naglasio istraživačku dimenziju 

umjetničkog procesa, budući da je interpretacija nastajala kao rezultat analitičkog i refleksivnog 



 

 96 

rada, a ne kao usporedba s postojećim izvedbenim modelima. U toj su fazi interpretacijske odluke 

vrednovane u odnosu na odabrane temeljne značajke umjetničke interpretacije solo pjesme, pri 

čemu se nije tražila jedinstvena ili univerzalna istina, već se naglašavao osobni, iskustveno 

utemeljen interpretativni doprinos autorice. 

 

Ciklus akcijskog istraživanja ne zaključuje se koncertnom izvedbom, već se nastavlja kroz fazu 

snimanja i glazbene produkcije kojom se zaokružuje istraživački proces. 

Program koncerta obuhvatio je djela:  

- Ivana Lang :    Nokturno, br. 1 

U divljem konjskom kasu, br. 2 

Sumnja, br. 3 

Novi život, br. 6 iz ciklusa Nepoznatim stazama, op. 54 

- Ivana Lang: Smirenje, br. 1 

Vjernost očiju, br. 2 

Opijmo kočijaše, br. 3 

Mrtvaci, br. 4 

Stari zov, br. 5 iz ciklusa Crna maslina, op. 49 

- Antun Dobronić: Potok 

    Mojoj boli nema lijeka iz ciklusa Sumorni akordi 

- Antun Dobronić: Snatrenje, br. 1 

    Jadovanje, br. 3 iz ciklusa Snoviđaji djevojački, op. 14 

- Božidar Kunc: Izgledanje dragoga 

Sirota djevojka 

Zarekoh se iz ciklusa Tri pjesme za sopran i klavir, op. 16 

- Božidar Kunc: Ne gledaj me što sam malena 

Crnomanjasti 

Bolesna žena iz ciklusa Tri šaljive pjesmice za sopran, op. 47 

- Božidar Kunc: Na kraju žala, za sopran i klavir 

- Božidar Kunc: Strepnja 

Čežnja iz ciklusa Dvije pjesme za sopran i klavir, op. 30 



 

 97 

Tijekom koncerta dnevnik je korišten kao scenski element kojim se dočarava lik žene koja 

proživljava i zapisuje svoja ljubavna promišljanja, situacije i različita emocionalna iskustva. Na 

taj način stvoren je dojam intimnog prostora u kojem se glazbeni sadržaj povezuje s emocionalnim 

iskustvom lika i ostvaruje dublja komunikacija između izvođača i publike. Dnevnik je tako 

funkcionirao kao simbol unutarnjeg svijeta i introspektivnog procesa koji prati izvedbu. Koncert 

je oblikovan kroz nekoliko različitih scenskih razina. Pjevački glas nosio je glazbeni tijek i 

interpretaciju lirskih stanja dok je klavir u tom odnosu imao dvostruku ulogu pratitelja, ali i 

samostalnog pripovjedača u solo dionicama, gradeći zvučni okvir i dramaturški naglašavajući 

unutarnje mijene lika. Prije početka koncerta, publiku su dočekale kartice s opisima emiconalnih 

obilježja skladbi, osmišljene kako bi im olakšale praćenje narativnog i emocionalnog tijeka 

izvedbe te produbile njihovo razumijevanje i doživljaj prikazanih osjećaja. Publika je, kroz kartice 

s opisima skladbi, sudjelovala u toj višeslojnoj komunikaciji, čime se ostvarila interakcija između 

izvođača i slušatelja, između unutarnjeg i vanjskog svijeta. 

 

Na taj je način koncert postao istraživački okvir za promišljanje mogućnosti interpretacije vokalne 

lirike kroz spoj glazbene izvedbe, scenskog narativa i interakcije s publikom. Odabrani raspored 

skladbi u ovom umjetničkom projektu nije bio slučajan, već je proizlazio iz namjere da se uspostavi 

dramaturška cjelina u kojoj se različiti aspekti ljubavne tematike sagledavaju kroz tri autorska 

poetička pristupa. Naime, Ivana Lang, Antun Dobronić i Božidar Kunc svaki na svoj način 

oblikuju vokalnu liriku čije je središnje ishodište iskustvo ljubavi, bilo u obliku čežnje, intime, 

patnje ili radosti. 

 

Program započinje djelima Ivane Lang (Nepoznatim stazama, op. 54; Crna maslina, op. 49), čiji 

ciklusi nose obilježja introspektivnog i intimnog izraza. U njima se ljubav tematizira kroz 

unutarnje previranje, sumnju i čežnju, čime se oblikuje osobna, gotovo ispovjedna dimenzija 

ženskog iskustva. U središnjem dijelu programa slijede skladbe Antuna Dobronića (Sumorni 

akordi; Snoviđaji djevojački, op. 14), koje tematiku ljubavi prenose na univerzalniji, arhetipski 

sloj. Kroz motive boli, tuge i žalovanja ljubav se interpretira u širem kontekstu ljudske patnje, 

čime se osobni doživljaj transponira u opće iskustvo. Završni dio programa oblikovan je pjesmama 

Božidara Kunca (Tri pjesme za sopran i klavir, op. 16; Tri šaljive pjesmice za sopran, op. 47; Dvije 



 

 98 

pjesme za sopran i klavir, op. 30; Na kraju žala). Njegov opus unosi izražajnu raznolikost: od 

lirskih i introspektivnih pjesama do vedrih i humornih minijatura. U tom smislu, Kuncov pristup 

ljubavi ujedno donosi i rasterećenje te razigran završetak, koji dramaturški zatvara cjelinu u smjeru 

emotivne uravnoteženosti. 

 

Zajednička poveznica leži u činjenici da se svo troje skladatelja, premda različitih poetika i 

izražajnih sredstava, bave istom temom, ljubavlju, promatranom kroz njezinu slojevitost, 

kontradiktornost i izražajnu snagu u vokalnoj lirici hrvatske glazbe 20. stoljeća. Umjetnički projekt 

tu je tematsku nit pretočio u scenski narativ, u kojem se glazbeni materijal povezuje s unutarnjim 

emotivnim procesima i psihološkim transformacijama ženskog lika. Publika je u tom kontekstu 

imala ulogu aktivnog sudionika, potaknuta na dublju percepciju i emocionalnu identifikaciju s 

izvođačkim procesom. Na taj se način ostvario dijalog između tradicije i suvremenosti, unutarnjeg 

i vanjskog svijeta, čime je koncert prerastao okvire konvencionalne izedbe i poprimio obilježja 

interdisciplinarnog, performativnog istraživanja. 

 

U nastavku je kartica za slušatelje, odnosno publiku: 

 

STAZAMA LJUBAVI 

 

Izbor pjesama iz opusa Ivane Lang, Antuna Dobronića i Božidara Kunca za recital Stazama 

ljubavi donosi priče o ljubavi. Kroz vokalnu interpretaciju osvjetljuje se umjetnička osobnost 

skladatelja i njihova glazbena nadahnutost pažljivo odabranim pjesničkim tekstovima na temu 

ljubavi u svim njezinim emocionalnim skalama počevši od zaljubljenosti preko zrele ljubavi do 

nestanka ljubavi balansirajući između ispunjenja i gubitka, radosti i tuge, nade i očaja, humora i 

žalosti. Recital je intimno putovanje kroz doživljaj ljubavi, evociranje emotivnih trenutaka uspona 

i padova iz perspektive promatrača i sudionika.  

 

Program recitala počinje pjesmama Ivane Lang iz ciklusa pjesama Nepoznatim stazama, op. 54. 

Mirna ljubavna atmosfera pjesme „Nokturno“, op. 54, br. 1 izražava snove i želje, predanost 

ljubavi. Pjesma „U divljem konjskom kasu“, op. 54, br. 2 ispunjena je uzbuđenjem i strašću dok 



 

 99 

se u pjesmi „Sumnja“, op. 54, br. 3 osjeća nesigurnost i preispituju osjećaji. Iz faze patnje prema 

novom početku u ljubavi prolazi se u pjesmi „Novi život“, op. 54, br. 6. Ona donosi emocionalno 

oslobođenje i stabilnost koji pružaju osjećaj duhovnog i emotivnog iscjeljenja u ljubavi. 

Melankolija u ciklusu pjesama Crna maslina, op. 49  proizlazi iz introspekcije o onome što bi bilo 

da su stvari bile drugačije, preispitujući ostvarenje ljubavi kroz prizmu odluka donesenih u 

prošlosti. Romantičnu ljubav oživljuje pjesma „Smirenje“, op. 49, br. 1 s osjećajem nostalgije i 

mira kroz prisjećanje na trenutke kada je ljubav bila sigurna luka mira. U tonu romantične ljubavi 

nastavlja i pjesma „Vjernost očiju“, op. 49, br. 2, odražavajući vjeru u ljubav. Ljubav prelazi u 

strastvenu i impulzivnu fazu u pjesmi „Opijmo kočijaše“, op. 49, br. 3 gdje su racionalni impulsi 

zatomljeni, a osjećaji potpuno neobuzdani. Suočavanje s tugom i gubitkom ljubavi donosi pjesma 

„Mrtvaci“, op. 49, br. 4 u kojoj je svjetlo sve hladnije, a perspektiva sve udaljenija. Obuzetost 

unutarnjom prazninom, osjećaj besmisla kada ljubav više ne postoji ispunjava pjesmu „Stari zov“, 

op. 49, br. 5.   

 

U pjesmi „Potok“ iz ciklusa Sumorni akordi Antuna Dobronića svjedočimo ljubavi prema prirodi 

kroz osjećaj smirene duhovne povezanosti s prirodom. „Mojoj boli nema lijeka“ suočava nas s 

nemirom zbog neuzvraćene ljubavi, a prazna ljubav u pjesmi „Jadovanje“ izaziva osjećaj depresije 

i emocionalne iscrpljenosti zbog nemogućnosti pronalaženja novoga puta nakon ljubavi koja je 

završila. Ljubav postoji i u sanjarenju o savršenoj ispunjenoj ljubavi, romantičnoj fantaziji i 

zaljubljenom idealiziranju u pjesmi „Snatrenje“ iz ciklusa pjesama Antuna Dobronića Snoviđaji 

djevojački, op. 14.  

 

Ciklus pjesama Božidara Kunca Tri pjesme za sopran i klavir, op. 16 čine pjesme narodne poezije 

„Izgledanje dragoga“, „Sirota djevojka“ i „Zarekoh se“ u kojima se ljubavni osjećaji 

transformiraju kroz iluziju i fascinaciju idealnim, čežnju, naivnost i ranjivost u ljubavi. Tri šaljive 

pjesmice za sopran (pjesme „Ne gledaj me što sam malena“, „Crnomanjasti“ i „Bolesna žena“) je 

ciklus minijatura iz svakodnevnog života u ljubavi ispunjenoj humorom, ali i prazne ljubavi.  

Pjesma  „Na kraju žala“ za sopran i klavir, kao i u pjesme „Strepnja“ i “Čežnja” iz ciklusa Dvije 

pjesme za sopran i klavir ispunjavaju osjećaji nostalgije i mira romantične ljubavi, gledajući na 

prošlu ljubav s tugom, ali i zahvalnošću za sjećanja na nju. 



 

 100 

 

Interpretirajući odabrane pjesme iz perspektive žene u ovoj glazbenoj priči nastaje paralelno 

putovanje riječi i osjećaja, emocionalno putovanje kroz različite oblike ljubavi prema 

Sternbergovoj teoriji prirode ljubavi (romantične, lude, prazne, prijateljske, potpune, idealizirane 

ljubavi i dr.) u potrazi za unutarnjim mirom. One okrivaju emocije u ljubavi, od početne 

zaljubljenosti i strasti, preko ispunjenja, patnje, gubitka i refleksije do smirenja i prihvaćanja 

činjenice o njezinoj prolaznosti, ali i vječnosti. 

Poštovana publiko, dopustite da zajedno zakoračimo stazama ljubavi i otkrijemo odgovore na 

pitanje koje sam si postavila prilikom oblikovanja programa ovog recitala: 

 

Kako održati ljubav živom usred životnih oluja? 

 



 

 101 

6. METODOLOŠKI PRISTUP ANALIZI PJESAMA OBUHVAĆENIH UMJETNIČKIM 

PROJEKTOM „STAZAMA LJUBAVI“ 

 

Analiza pjesama obuhvaćenih umjetničkim projektom Stazama ljubavi utemeljena je na primjeni 

teorijskih postavki istaknutih izvođača, pedagoga i muzikologa (Elly Ameling, Susan Youens, 

Jamesa Parsonsa, Deborah Stein i Roberta Spillmana, Jennifer Ronyak, Carol Kimball, Thomasa 

Hemsleyja i Harryja Plunket Greenea) iznesenih u poglavlju Umjetnička interpretacija solo 

pjesme, s naglaskom na interpretaciju solo pjesme kao složenog umjetničkog čina. U tom smislu 

se u ovom poglavlju skladbe umjetničkog projekta Stazama ljubavi analiziraju kroz opis temeljnih 

interpretacijskih odrednica poput tempa, načina izvođenja i izvođačkih odluka, ali i kroz 

ispitivanje njihove komunikacije s temama: jedinstvo glazbe i teksta kao temelj interpretacije, 

imaginacija u umjetničkoj interpretaciji solo pjesme, izvedba kao čin interpretacije vs. tehničke 

reprodukcije, vokalno-tehnički preduvjeti za ostvarenje umjetničke interpretacije, odnos s 

publikom kao nezaobilazna komponenta interpretacije, suradnja pjevača i pijanista. Te su teme 

izdvojene kao ključne za razumijevanje i ostvarenje umjetničke interpretacije solo pjesme. Iako se 

svih šest temeljnih značajki umjetničke interpretacije solo pjesme može prepoznati u izvedbi svake 

pojedine skladbe, njihova se prisutnost i izražajnost u analizi ne razmatraju ravnomjerno, već u 

skladu s glazbenim, tekstualnim i interpretativnim specifičnostima pojedine pjesme. 

 

Analitički pristup ne polazi od pretpostavke postojanja jedinstvenog ili apsolutnog 

interpretacijskog rješenja, već se analiza temelji na autoričinom osobnom, refleksivnom i 

kontekstualno uvjetovanom viđenju interpretacije odabranih solo pjesama. Interpretacija je u 

ovome radu otvoren proces u kojem se izvođački izbori oblikuju kroz subjektivno iskustvo, 

umjetničku imaginaciju i dijalog s glazbenim i tekstualnim sadržajem djela. Rezultati analize solo 

pjesama predstavljaju doprinos autorice utemeljen isključivo na njezinu interpretativnom iskustvu 

i primijenjen unutar konkretnog umjetničkog projekta.Na taj se način analiza pjesama ne svodi 

isključivo na deskriptivni prikaz izvođačkih elemenata, već predstavlja sintezu teorijskih uvida i 

umjetničke prakse, u kojoj se interpretacijski zaključci provjeravaju i artikuliraju kroz umjetnički 

projekt Stazama ljubavi. Važno je naglasiti da ovakav pristup polazi od pretpostavke da se 

interpretativno razumijevanje glazbenog djela mijenja s vremenom, iskustvom i umjetničkim 



 

 102 

razvojem izvođača te da su ovdje izneseni zaključci vezani uz konkretan trenutak autoričine 

umjetničke prakse.  

6.1. Ivana Lang 

 

Crna maslina, ciklus pjesama 

Stihovi: Vesna Parun 

Ciklus Crna maslina za glas i klavir, nastao na poeziju Vesne Parun, predstavlja izniman primjer 

spoja introspektivne, emotivno slojevite lirike i glazbenog jezika koji se oslanja na bogatu 

harmoniju, izražajnu melodiju i uravnoteženost vokala i klavira. Poeziju Vesne Parun obilježava 

introspektivnost, ljubavna tematika i duboka emocionalnost, a skladateljica joj pristupa s 

osjetljivošću za kontrast između unutarnjeg nemira i smirenja, između prolaznosti i potrage za 

trajnošću. Svaka pjesma ciklusa funkcionira kao samostalna cjelina, ali zajedno ostvaruju 

dramaturški luk od strastvenog nemira i intimnog previranja prema refleksivnom smirenju i 

trajnom povratku unutarnjoj tišini. Na razini čitavog ciklusa interpretacija se temelji na 

međusobnoj povezanosti svih temeljnih značajki umjetničke interpretacije solo pjesme, koje se u 

pojedinim pjesmama pojavljuju u različitim omjerima i naglascima. 

 

1. Smirenje 

Prva pjesma ciklusa otvara introspektivan prostor obilježen nemirom i izražajnom napetošću. 

Tekst evocira motive nesigurnosti, prolaznosti i egzistencijalnog straha, dok glazba tu napetost 

prenosi kroz bogatu, kromatski obojenu harmoniju i samostalnu klavirsku dionicu. Već od početka 

skladbe prisutna je stalna izmjena unutarnje dinamike: izmjenjuju se dijelovi u tempo I i lento, pri 

čemu lento uvijek donosi smiraj i privremeno prihvaćanje. Ritam vokalne linije utemeljen je na 

prirodnom naglasku stiha, što stvara dojam govorne intonacije pretvorene u melodijski izraz. 

Dramatski vrhunci razvijaju se iz intimnog piana prema snažnoj akcentuaciji, a završetak u oznaci 

più largo vodi u smirivanje prema ppp, oslikavajući odluku i povratak unutarnjem miru nakon 

izražajne kulminacije. U pjesmi Smirenje jedinstvo glazbe i poetskog teksta postaje temelj 

interpretacije, pri čemu se izvedba ne ostvaruje kao tehnička reprodukcija notnog zapisa, nego kao 

svjestan interpretativni čin u kojem se glazbeni tok oblikuje izravno iz značenja i unutarnje 

napetosti stiha. 



 

 103 

2. Vjernost očiju 

Druga pjesma ciklusa donosi izraženi kontrast u odnosu na prethodnu. Skladba započinje u adagio 

tempu, uz klavirske triole koje se protežu kroz cijeli tijek skladbe, dajući meditativnu i statičnu 

dimenziju. Tekst oblikuje intimnu sliku vjernosti i povezanosti, a glazba ga slijedi linearnom, 

izražajno oblikovanom melodijom bez oštrih kontrasta i većih dinamičkih oscilacija. Harmonijski 

okvir stvara dojam lebdenja i suptilne nestabilnosti, dok trajanje triola sugerira sporost, kontinuitet 

i jedinstveni dah. Cjelina djeluje poput unutarnjeg monologa, kontemplativna, pročišćena lirika u 

kojoj vokal i klavir tvore neprekinutu, uravnoteženu frazu. U pjesmi Vjernost očiju umjetnička se 

interpretacija u najvećoj mjeri ostvaruje kroz suptilnu i ravnopravnu suradnju pjevača i pijanista, 

pri čemu kontinuirani klavirski pokret i smirena vokalna linija djeluju kao jedinstven izraz, 

oblikovan zajedničkim disanjem, osluškivanjem i nenametljivim međusobnim vođenjem 

glazbenog toka. 

 

3. Opijmo kočijaša 

Treća pjesma ciklusa donosi promjenu karaktera i jasno izražen narativni ton. Tekst je življi i 

slikovitiji, s elementima pripovjednog izraza, a glazba ga prati bržim tempom i ritamskim 

obrascima koji prizivaju ugođaj konjskog kasa. Vokalna linija oslanja se na pripovjedni stil, za 

razliku od introspektivnog monologa prethodnih pjesama, dok klavirska dionica, kroz 

ponavljajuće harmonijske obrasce, uspostavlja stabilan puls i osjećaj neizbježnog kretanja. Na taj 

se način oblikuje dojam neumitnog protjecanja života, koji teče neovisno o čovjekovoj volji te 

„kočijaš“ postaje simbol vremena i ljubavi koja ne posustaje ni pred granicom ili prijetnjom 

gubitka. Ova skladba unosi dramaturšku živost i ritamsku energiju u ciklus, stvarajući kontrast 

prema intimnim, introspektivnim pjesmama koje joj prethode. U pjesmi Opijmo kočijaša izvedba 

se potvrđuje kao svjestan interpretativni čin u kojem izvođač ne slijedi glazbeni tijek pasivno, nego 

preuzima ulogu aktivnog pripovjedača, usmjeravajući dramaturški razvoj skladbe i pretvarajući 

glazbeni pokret u nositelja značenja. 

 

4. Mrtvaci  

Četvrta pjesma ciklusa vraća izraz u intimno i refleksivno ozračje. Tekst je elegičan, prožet slikama 

smrti, uspomena i majčinske prisutnosti, dok klavirski uvod u dinamici pp stvara sanjarsku i mirnu 



 

 104 

atmosferu. Vokalna linija poprima recitativni karakter, usmjeravajući pažnju na riječ i unutarnji 

svijet sjećanja, a ne na čistu melodijsku zaobljenost. Skladba se oblikuje kao introspektivni 

monolog, u kojem subjekt promišlja o prolaznosti, hladnim sjenama i povratku u tišinu. Suptilna 

dinamika glazbe korespondira s tekstualnom atmosferom elegije, naglašavajući intimnost, 

meditativnost i smirenost izraza. U pjesmi Mrtvaci jedinstvo glazbe i poetskog teksta ostvaruje se 

kroz suzdržanu, gotovo nenametljivu izvedbu, u kojoj se glazbeni izraz povlači pred značenjem 

riječi, a interpretacija se gradi iz unutarnje tišine, sjećanja i nenametljive emocionalne prisutnosti 

izvođača. 

 

5. Stari zov 

Završna pjesma ciklusa donosi smirenje i sažetost izraza. Tekst tematizira povratak tišini, osjećaje 

bijega, zavisti i jada, te mogućnost povratka „pustinjama“ kao metafori oslobođenja od društvenih 

okvira i ponovnog susreta s izvornim bićem. Vokalna linija oblikovana je jednostavno, gotovo 

ogoljeno, čime se postiže dojam vremenske zaustavljenosti i trajanja. Harmonijski je jezik čist i 

stabilan, dok klavirska dionica, premda ravnopravna, djeluje u funkciji pročišćenog, meditativnog 

izraza. Dramaturški prijelomi i nagle promjene karaktera skladbe usko su povezani sa značenjem 

teksta i njegovim unutarnjim razvojem, zbog čega se interpretacija gradi kroz nerazdvojivo 

jedinstvo glazbe i riječi, a izvedba postaje svjestan čin oblikovanja smisla, a ne puka realizacija 

zapisa. Zaključak ciklusa donosi smiren, gotovo svečan ton, ostavljajući dojam katarze i 

unutarnjeg pomirenja.  

 

Ciklus Crna maslina tvori dramaturšku cjelinu u kojoj se izmjenjuju introspektivnost, strast, elegija 

i kontemplacija. Od strastvenog unutarnjeg nemira (Smirenje), preko meditativne intime (Vjernost 

očiju) i živopisnog narativa (Opijmo kočijaša), do elegičnog monologa (Mrtvaci) i završne 

jednostavnosti (Stari zov), ostvaruje se zaokružena putanja od emotivne napetosti prema smiraju i 

pomirenju. Poezija Vesne Parun u spoju s klavirskom i vokalnom linijom stvara glazbeno-poetsku 

cjelinu iznimne sugestivnosti. Klavir i glas ostvaruju ravnopravan dijalog, pri čemu klavir ne 

djeluje tek kao pratnja, nego kao aktivni sudionik koji komentira, produbljuje i proširuje značenje 

teksta. U završnici ciklusa postiže se osjećaj katarze: nakon unutarnjih previranja i sumnji, izranja 

svjetliji, smiren ton, a ciklus završava u znaku unutarnjeg povratka i kontemplativne vječnosti.  



 

 105 

Nepoznatim stazama, op. 54 

Nokturno, br. 1 

Opći podaci o pjesmama:  

Skladatelj: Ivana Lang 

Godina nastanka: 1960. 

Mjera: 4/4 

Tempo: Lento 

Oblik solo pjesme: Prokomponirana, trodijelnog ABA' oblika 

Atmosfera (ugođaj): Melankolična, noćna 

Autor teksta: Filip Valjalo 

Izvođačke napomene: Lento, lunga ad lib. più mosso, riten., in tempo, con slancio, stentato, rubato  

 

Prema Kos, ciklus Nepoznatim stazama (Filip Valjalo, 1960) otvoren je lirskom, gotovo 

romantičnom noćnom meditacijom, dok su ostale solo pjesme unutar ciklusa oblikovane kao 

minijaturne glazbene drame. Osobito se ističe solo pjesma U divljem konjskom kasu, u kojoj 

klavirska dionica svojom skokovitom figurom dinamičkog kretanja sugestivno dočarava ritam 

konjskog kasa. U vokalnoj liniji dominira opsesivno ponavljanje riječi poput „bježi“, „lome“, 

„čine“ i „nepoznate strasti“, a izražajna napetost dodatno se pojačava kroz vokalizme i rastegnuto 

izgovorene riječi poput „dalje“, „vrijeme“ i „svog srca“. Središnji dio pjesme obilježen je 

opsežnim klavirskim umecima, koji strukturalno dijele skladbu na dvije veće cjeline, čime se 

postiže unutarnja dramaturška napetost i formalna jasnoća (Kos, 2014: 156–157). 

 

Solo pjesma Nokturno obilježena je intimnom i melankoličnom atmosferom, u kojoj se motiv 

mjeseca pojavljuje kao središnji nositelj simbolike. Tekst prikazuje sanjarski susret lirskog 

subjekta s voljenom osobom u noćnom pejzažu, isprepleten slikama tišine, sjena i svjetlosti. Prvi 

dio donosi introspektivni ugođaj: mjesec razbuđuje snove, kroz oksimoron da „riječi ostaju 

nijeme“, a komunikacija se ostvaruje kroz osjećaj, a ne govor. U središnjem odjeljku naglašava se 

bol („kad nas vidi, sva srcu je sklona tiha bol“), pri čemu lirski ton postaje dramatičniji, dok se 

završetak vraća refleksivnom miru i rezignaciji. Time se ostvaruje oblik ABA: motiv sna i 

mjesečeve svjetlosti zatvara se ponovnim povratkom početne melodije, sada obogaćene 



 

 106 

spoznajom prolaznosti i nestanka („A mjesec je tada odlutao dalje“). Melodija jasno odražava 

strukturu teksta. Klavirski uvod u oznaci lento oblikuje mirnu noćnu atmosferu, s tihim oktavama 

u basu koje dočaravaju kretanje oblaka i otkrivanje mjesečeve svjetlosti. Ulazak vokalne dionice 

na stih „U tihoj je noći mjesec moje razbudio snove“ donosi smiren i kontemplativan karakter. 

Središnji dio, u oznaci più mosso, uvodi izražajno i dinamičko zgušnjavanje: bol zbog neuzvraćene 

ljubavi intenzivira se, a klavirski solo preuzima ulogu komentatora, dodatno pojačavajući 

emocionalni naboj melodijske linije. Završnica vraća početni tempo i atmosferu, ali sadržajno 

donosi promjenu, „mjesec je odlutao dalje“ čime se simbolizira završetak sna i povratak stvarnosti. 

Unatoč smirenom tonu, osjećaj izgubljene ljubavi ostaje prisutan, pa se kraj doživljava kao 

rezigniran i melankoličan. Skladba tako ostvaruje zaokruženi dramaturški luk: od mirne, sanjarske 

noći, preko strastvene kulminacije, do povratka u smiraj koji, iako formalno podsjeća na početak, 

nosi iskustvo gubitka. U spoju teksta i melodije stvara se cjelina u kojoj lirizam i introspektivnost 

koegzistiraju s eruptivnim izbojima strasti, a dominantno se ističe motiv prolaznosti i nestvarne 

prirode sna. U solo pjesmi Nokturno jedinstvo glazbe i teksta čini temelj interpretacije, jer se 

glazbeni tok u svim svojim promjenama tempa, dinamike i karaktera izravno razvija iz poetskih 

slika sna, mjesečeve svjetlosti i ljubavne boli, čime se interpretacija oblikuje kao suptilan prijelaz 

između sanjarskog privida i osviještene spoznaje prolaznosti. 

 

Nepoznatim stazama, op. 54 

U divljem konjskom kasu, br. 2 

Opći podaci o pjesmama:  

Skladatelj: Ivana Lang 

Godina nastanka: 1960. 

Mjera: 4/4 

Tempo: Agitato 

Oblik solo pjesme: Varirano strofna 

Atmosfera (ugođaj): Uznemirena 

Autor teksta: Filip Valjalo 

Izvođačke napomene: Agigato, asai,, cresc. molto, poco a poco sost., più largo, sotto voce quai 

parl., ondeggiando, animato, sostenuto, sotto voce 



 

 107 

 

Tekst pjesme gradi snažnu metaforu života prikazanog kroz sliku divljeg konjskog kasa. Konj 

simbolizira nezaustavljivu silu vremena i egzistencije, čiji ritam lirski subjekt ne može kontrolirati. 

Ponovljeni glagol „bježi“ u više navrata ističe osjećaj nemoći i neizbježnosti, stvarajući pritom 

dojam ubrzanja i naglašavajući nemirnu dinamiku postojanja. Slika vihora koji lomi granje 

dodatno pojačava dojam kaotične sile: vihor se doživljava istodobno kao razoran i kao nositelj 

novih strasti. Time se uspostavlja ambivalentan odnos prema životu , u vihoru se skriva i prijetnja 

i obećanje novih iskustava. 

 

Kroz kontrast između vanjske dinamike (kas, vihor) i unutarnjeg nemira (bježi od svoga srca), 

tekst sugerira nemoć suočavanja s vlastitim osjećajima. Subjekt bježi ne samo pred životom nego 

i pred vlastitim srcem, tražeći „nepoznate strasti“. Upravo u toj potrazi leži temeljna napetost 

pjesme: ono što se traži uvijek ostaje nedostižno. Stilistički, ponavljanje (anafora „bježi“, iteracije 

riječi lome, strasti) stvara ritmičku pulsaciju koja odražava sliku galopa i vihora. U završnim 

stihovima (nepoznate strasti) ponavljanje gubi silovitost i prelazi u svojevrsno iščezavanje, što 

naglašava rezigniran ton i svijest o prolaznosti. 

 

Glazbeni sloj skladbe izravno odgovara na tekstualne obrasce. Klavirski uvod u oznaci agitato, u 

piano dinamici, kroz kromatske figure dočarava napetost i nemir konjskog kasa, preneseno, život 

koji nezaustavljivo juri. Kada klavir udvostruči vokalnu melodiju, primjerice na stih „život moj 

bježi“, glazba pridaje dodatnu težinu i dramski naboj izrazu, dok ponavljanje riječi bježi u 

melodijskoj liniji naglašava nemoć subjekta. U pjesmi se izmjenjuju nagle promjene dinamike i 

kratka crescenda, osobito na stihovima „vihori što granje lome“, čime se zvukovno oslikava 

kretanje vjetra. 

 

U pojedinim dionicama vokalni izraz poprima karakter quasi parlando, što naglašava važnost 

teksta i približava interpretaciju govornom izražaju. U središnjem dijelu klavirska dionica dobiva 

samostalni solo, gdje se sve emocionalne napetosti pretaču u ekspresivni instrumentalni govor: 

klavir preuzima ulogu komentatora i nositelja unutarnje drame. Završetak skladbe vraća se na 

početni tempo i atmosferu, sada u kombinaciji s novim tekstom. Obilje kromatike i izmjene 



 

 108 

dinamike postupno vode prema iščezavanju u pp sotto voce, na stihovima „nepoznate strasti“. 

Time se zatvara dramaturški luk skladbe: od impulzivne snage i galopirajućeg kretanja prema 

rezigniranom iščezavanju, koje u sebi nosi svijest o prolaznosti. 

 

Spoj poetskog i glazbenog sloja ostvaruje izrazito sugestivnu cjelinu. Ponavljanja, ritmičke figure 

i nagle dinamičke promjene glazbeno oživljavaju semantiku teksta, dok se u završnici postiže 

dojam da i melodija i riječi gube snagu u tišini. Na taj način pjesma ostavlja dojam potrage bez 

ispunjenja, u kojoj su motivi nemira, strasti i nestajanja oblikovani u snažnu metaforu ljudske 

egzistencije. Glazbeni i tekstualni sloj u ovoj se pjesmi stapaju u jedinstvenu interpretativnu 

cjelinu, u kojoj ritamska energija, kromatska napetost i promjenjiva dinamika ne djeluju 

ilustrativno, nego izravno proizlaze iz poetskih slika bijega, vihora i nemira, oblikujući izvedbu 

kao sugestivan izraz egzistencijalne tjeskobe i neutažive potrage. 

 

Nepoznatim stazama, op. 54 

Sumnja, br. 3 

Opći podaci o pjesmama:  

Skladatelj: Ivana Lang 

Godina nastanka: 1960. 

Mjera: 4/4 

Tempo: Larghetto 

Oblik solo pjesme: Varirano strofna 

Atmosfera (ugođaj): Romantična, ljubavna 

Autor teksta: Filip Valjalo 

Izvođačke napomene: Larghetto, andantino poco più mosso, a tempo, comodo, rubato, tempo I, a 

tempo lunda ad lib. 

 

Tekst pjesme oblikuje intimnu ispovijest lirskog subjekta koji izražava bol zbog nerazumijevanja 

i nepriznate ljubavi. Ponavljanjem stiha „Ti ne vjeruješ mojoj boli“ naglašava se nemoć u 

komunikaciji, dok se kontrast između bogatog unutarnjeg doživljaja i nemogućnosti njegova izraza 

pokazuje kao središnji tematski element. Ni riječi ni pogled ne mogu prenijeti „tajnu“ koja prožima 



 

 109 

biće lirskog subjekta. Vrhunac emocionalnog naboja ostvaruje se u stihu „Al’ kad bi ti znao za 

ljubav i srca uzdržane boli!“, gdje se čežnja, bol i nada koncentriraju u jedno iskustvo. Povratkom 

na početne stihove pjesma dobiva kružnu strukturu: iako se formalno vraća na polazište, kraj nosi 

dodatnu težinu rezignacije i spoznaje da se unutarnja istina ne može u potpunosti izreći. Pjevačka 

linija oblikovana je pjevno, ali s izraženim skokovima u melodiji, čime se naglašavaju emotivne 

tenzije. Ona se oslanja na klavirsku harmoniju, pri čemu se kromatika i izdužene note na važnim 

riječima (poput „boli“ ili „tajnu“) koriste kao retoričko sredstvo pojačavanja značenja. Klavir u 

pratnji akordima stvara ritamski puls koji traje kroz cijelu skladbu, služeći kao temelj vokalnoj 

izražajnosti. Već na početku jasno se osjeća napetost između mirnog, gotovo statičnog pulsa 

klavira i ekspresivne vokalne linije,  što glazbeno oslikava temeljnu ideju teksta: sumnju, unutarnji 

nemir i dvojbu. Harmonijski jezik obilježen je čestim sekvencama i alteracijama, što stvara dojam 

nestabilnosti i neizvjesnosti. Takav harmonijski nemir odgovara unutarnjem stanju lirskog 

subjekta, pojačavajući dojam borbe između želje za smirenjem i neumitne čežnje. Kulminacija se 

postiže u središnjem dijelu skladbe, gdje se tekstualni vrhunac („uzdržane boli“) podudara s 

intenzivnijim glazbenim kretanjem: melodijska linija doseže izražajni maksimum, a harmonijske 

progresije dostižu najveću napetost. U završnici skladba vraća početnu atmosferu: ritamski puls 

klavira i pjevna vokalna linija ponovno se spajaju u izrazu rezignacije i intime. Iako se forma vraća 

u početni okvir, sadržajno je obogaćena iskustvom kulminacije, čime kraj donosi osjećaj 

smirenosti prožete tugom i nesigurnošću. Na taj način skladba ostvaruje dramaturški luk u kojem 

se pjesma gradi na stalnoj napetosti između izražajnog vokala i harmonijske pratnje, između 

stabilnog ritamskog pulsa i nestabilnih kromatskih progresija. Tekst i glazba zajedno tvore 

nerazdvojivu interpretativnu cjelinu u kojoj se iskustvo sumnje, čežnje i unutarnje boli oblikuje 

kroz međusobno prožimanje poetskog smisla i glazbenog izraza, ostajući u svojoj biti neizrecivo i 

nedostižno. 

 

Nepoznatim stazama, op. 54 

Novi život, br. 6 

Opći podaci o pjesmama:  

Skladatelj: Ivana Lang 

Godina nastanka: 1960. 



 

 110 

Mjera: 3/4 

Tempo: Larghetto 

Oblik solo pjesme: Varirano strofna 

Atmosfera (ugođaj): Optimistična, novi početak, svježina 

Autor teksta: Filip Valjalo 

Izvođačke napomene: Larghetto, a tempo, poco riten., cresc., quasi parlando, con impeto, meno 

mosso, poco a poco più animato 

 

Pjesma se otvara slikom osjetilne punoće, cvijet, miris i rosa ponavljaju se poput refrena koji 

„zanosi duh“. Takav stih, sa svojim umnoženim ritmom, dobiva paralelu u klavirskom uvodu: 

arpeggirani akordi stvaraju prozračan, svjetlucav ugođaj, dajući mek i intiman okvir vokalnoj liniji. 

Već na početku uspostavlja se atmosfera nježnosti i mladenačke svježine, ali istodobno i slutnja 

dublje čežnje, jer vokalna dionica u mekoj dinamici (mf–p) nosi prizvuk unutarnje napetosti. 

 

Kada tekst prelazi u apostrofiranje mladosti („O, bližiš se ti mladosti nevinoj / koju ne poznaješ!“), 

melodija dobiva izražajniji zamah. Vokalna linija postupno raste u intenzitetu, a klavir se više ne 

zadržava samo na prozračnim arpeggima, već se uključuje punijim akordima koji nose ritamski 

puls i grade napetost. Time se stvara kontrast između početne intimnosti i novog, dinamičnijeg 

izraza. 

 

U središnjem dijelu, gdje stihovi govore o „svijetu vječnih tišina“ i tužnoj nemoći subjekta, 

glazbeni tok prelazi u parlando i con impeto. Melodija postaje dramatičnija, a ukrasne figure u 

klaviru naglašavaju nemirne slike teksta. U ovom dijelu dolazi do vrhunca cijele pjesme: vokal i 

klavir zajedno oblikuju dramsku kulminaciju u kojoj se kontrast između osjetilne ljepote i 

unutarnjeg umora prikazuje s najvećom snagom. No, kraj donosi preobrazbu. Povratkom na 

stabilnije harmonije i svečaniji ton, pjesma se usmjerava prema smirenju. Tekst „ali život novi 

ljubavi je vječni to dar“ nosi u sebi viziju pomirenja, a glazba ga potvrđuje svečanim držanim 

tonom na riječi „dar“. Klavirska pratnja u završnici više nije samo okvir vokalu, već s njim stvara 

ujedinjenu zvučnu cjelinu koja prenosi dojam katarze. 

 



 

 111 

Kao posljednja pjesma ciklusa Nepoznatim stazama, op. 54, ova skladba ostvaruje svjetliji kontrast 

u odnosu na tamnu atmosferu pjesme Sumnja. Nakon unutarnjih previranja i sumnje, ovdje se 

otvara prostor za novi sjaj: glazba i tekst zajedno zatvaraju ciklus u optimističnom smiraju, dajući 

mu oblik zaokružene životne putanje u kojoj je iskustvo boli nadvladano spoznajom o „vječnom 

daru“ ljubavi. Interpretativni smisao ove skladbe proizlazi iz čvrstog jedinstva glazbenog i 

poetskog sloja, u kojem se promjene glazbenog karaktera, od prozračne osjetilnosti do dramatske 

kulminacije i završnog smirenja, razvijaju iz značenja teksta i prate njegov put od mladenačke 

zanesenosti preko sumnje do afirmacije života i ljubavi. 

 

6.2. Božidar Kunc 

 

Dvije pjesme za sopran i klavir, op. 30 

Strepnja, op. 30, br. 1 

Opći podaci o pjesmama:  

Skladatelj: Božidar Kunc 

Godina nastanka: 1937.– 41. 

Mjera: 3/4 

Tempo: Liberamente 

Oblik solo pjesme: Varirano strofna 

Atmosfera (ugođaj): Melankolična, intimna, tajanstvena 

Autor teksta: Desanka Maksimović 

Izvođačke napomene: Andantino poco movendo, delicato 

 

Tekst pjesme obilježen je melankoličnom atmosferom te stalnim oscilacijama između želje i 

odbijanja. Lirski subjekt u početnom refrenu „Ne, nemoj mi prići“ jasno uspostavlja distancu, ali 

takva zabrana nije lišena emocionalnog naboja; naprotiv, ona proizlazi iz svijesti da bi ostvarenje 

želje umanjilo intenzitet iskustva. To je posebno naglašeno u stihovima „Jer sreća je lijepa samo 

dok se čeka, dok od sebe samo nagovještaj da“, gdje se eksplicitno tematizira paradoks ljepote 

očekivanja naspram ispunjenja. 

 



 

 112 

Struktura teksta temelji se na refrenu koji se ponavlja u svakoj strofi, ali svaki put poprima 

drugačiju funkciju. U prvom se slučaju refren pojavljuje kao odlučna zabrana, dok se u drugoj 

strofi pretvara u potvrdu draži samog odgađanja i osjećaja nesigurnosti („ova slatka strepnja, 

čekanja i stra’“). Posebnu težinu nosi završni stih „Sve je mnogo ljepše donde dok se traži, o čemu 

se samo tek po slutnji zna“, u kojemu se sumira temeljna ideja pjesme da vrijednost i intenzitet 

želje leže u slutnji i iščekivanju, a ne u njezinu ostvarenju. 

 

Glazbeni sloj odgovara tim značenjskim razinama. Početno, naglašeno „Ne“ u vokalnoj dionici, 

potkrijepljeno oznakom sfz i dugim akordom u klaviru, tvori snažan izraz zabrane i odlučnosti. 

Vokalna linija pritom ostaje vrlo povezana, čime se održava osjećaj tajanstvenosti i skrivene 

strasti. Napetost teksta dodatno je oslikana naglom dinamičkom promjenom u samo jednom taktu 

od piano do forte dinamike na riječi „strah“  čime se dramatizira unutarnja tjeskoba. U tim 

trenucima vokalna linija i melodija klavira usko prate semantički sadržaj teksta, gradeći paralelnu 

napetost u glazbenom izrazu. 

 

U daljnjem tijeku skladbe atmosfera se ublažava: odsjeci označeni tempom Andantino, poco 

movendo vraćaju lirsku intonaciju sanjarenja i zavođenja. Na taj se način ostvaruje kontrast između 

dramatičnog odbijanja i nježne čežnje, čime je stvorena karakteristična dijalektika napetosti. 

Zaključno, u međudjelovanju teksta i glazbe oblikuje se središnji dojam djela, slatka strepnja, 

ljepota čežnje i neizvjesnosti, koja se prepoznaje kao temeljni nositelj izražajnosti pjesme. U 

interpretaciji ove pjesme izvođač se ne kreće prema razrješenju, nego svjesno ostaje u prostoru 

napetosti i odgađanja, čineći strepnju trajnim emocionalnim stanjem koje se ne razrješava, nego 

se njeguje kao središnji izraz djela. 

 

 

Dvije pjesme za sopran i klavir, op. 30 

Čežnja, op. 30, br. 2 

Opći podaci o pjesmama:  

Skladatelj: Božidar Kunc 

Godina nastanka: 1937.– 41. 



 

 113 

Mjera: 9/8 

Tempo: Sognando 

Oblik solo pjesme: Prokomponirana 

Atmosfera (ugođaj): Melankolična, intimna, tajanstvena, sanjarska 

Autor teksta: Desanka Maksimović 

Izvođačke napomene: portando la voce, più largo, più lento, poco a poco movendo e crescendo, 

animato 

 

Skladba započinje klavirskim uvodom označenim sognando, s arpeggiranim akordima koji 

uspostavljaju sanjarsku atmosferu. Vokalna dionica ulazi stihom „Sanjam da ćeš doći“, a na riječi 

„doći“ stoji oznaka portando la voce, što omogućuje slobodniji, zamišljeni izraz. Slijede slike 

prirode - mirisne noći, drveće koje lista, cvijeće koje se obnavlja, osmijesi na vodi, proljetno nebo 

koje blista koje simboliziraju vitalnost i uzbuđenje povezano s dolaskom voljene osobe. Melodija 

je oblikovana u legatu i nosi uzbuđeni karakter, dok klavirska pratnja prati raspoloženje vokalne 

linije. Opisivanje proljeća odražava unutarnje uzbuđenje lirskog subjekta. 

 

U oznaci più largo ističe se svečanost stiha „jer prirodu Gospod za tvoj doček kiti“. U più lento 

odsjecima povezanost vokalne dionice i klavirske pratnje ostaje molto legato, a postupni crescendo 

vodi prema vrhuncu. Kulminacija se ostvaruje na riječi „Dođi“, na najvišem tonu (b²), uz largo 

tempo i široke akorde u klaviru. Time se razbija dotadašnji opisni ton i skladba prelazi u otvoreni 

monolog. Riječ „Dođi“ ponavlja se više puta na vršnim tonovima fraza, što stvara gradaciju 

emocionalnog intenziteta. 

 

Završetak vraća početnu sanjarsku atmosferu: più lento, prostrano i slobodno, s posljednjim 

uzdahom označenim silaznim portando la voce. Time se skladba zatvara u kružnom dramaturškom 

luku: od sanjarskog uvoda, preko ekstatičnog vrhunca, do smirenog završetka. Izvedba ove skladbe 

oslanja se na snažnu interpretativnu imaginaciju, u kojoj se sanjarske slike prirode i slobodno 

oblikovana vokalna linija stapaju u unutarnji prostor želje, pretvarajući dolazak voljene osobe u 

doživljaj koji se više naslućuje nego ostvaruje. 

 



 

 114 

Tri šaljive pjesmice za glas i klavir 

Božidar Kunc 

U ciklusu Tri šaljive pjesmice (op. 47) za glas i klavir Božidar Kunc pokazuje iznimnu vještinu 

povezivanja narodnih lirskih tekstova anonimnog podrijetla s umjetničkom glazbenom obradom. 

Tekstovi prožeti humorom, ironijom i elementima satire oblikovani su u razigrane minijature koje 

nadilaze folklornu jednostavnost i istodobno nose obilježja europske Lied-estetike. Posebnu 

važnost u ovom ciklusu ima klavirska pratnja, koja nije samo potpora harmonije, nego 

ravnopravan, a nerijetko i dramaturški dominantan element. 

 

Prvu pjesmu, Ne gledaj me što sam malena, karakterizira razigrana atmosfera. Oznaka Allegretto 

con alcuna libertà sugerira slobodniji tretman ritma i agogike, čime se od samog početka 

uspostavlja šaljivi karakter skladbe. Vokalna dionica bliska je govoru, s kratkim melodičnim 

gestama i diskretnim melizmima, dok klavirska pratnja djeluje kao sugovornik koji povremeno 

imitira, a povremeno ironično komentira vokalnu liniju. Rubata, kratka ritardanda i brzi povratci 

u prvotni tempo pojačavaju osjećaj ležernosti i dijaloške igre, pa se humor ne ostvaruje samo u 

tekstu, nego i u samom načinu izvođenja, kroz slobodan agogički pokret i živu razmjenu između 

glasa i klavira. 

 

U drugoj pjesmi, Crnomanjasti, humor proizlazi iz kontrastiranja tjelesnih i estetskih osobina. 

Vokalna dionica povremeno poprima recitativni karakter, koji se izmjenjuje s melodičnijim i 

uzbuđenijim pasažima, čime se stvara dojam stalnog kolebanja između govornog komentara i 

pjevne ekspresije. Poseban dramaturški učinak imaju ponovljeni usklici „joj“, koji nose snažnu 

komičnu energiju i djeluju poput spontanih scenskih reakcija. Klavirska pratnja, kombinirajući 

akordske udare i figuracije, ne samo da pojačava napetost, nego aktivno sudjeluje u oblikovanju 

parodijskog karaktera skladbe, stvarajući dojam razigrane igre zvuka i naglašenog komičnog 

pretjerivanja. 

 

Treća pjesma, Bolesna žena, predstavlja izraziti kontrast prethodnima. Polazi od teksta naricaljke, 

ali ga Kunc preobražava u izraz na granici tragedije i groteske. Početak, označen kao con libertà, 

donosi ispovjednu vokalnu liniju recitativnog karaktera, oslonjenu na statičnu i suzdržanu 



 

 115 

harmonijsku podlogu. Postupno ubrzavanje (Con moto, incalzando poco a poco) vodi prema 

vrhuncu u kojem repetitivni obrasci i naglašeni ritamski pokreti proizvode karikaturalni učinak. U 

završnici se izmjenjuju usporavanja (poco largo, parlando) s naglim ubrzanjima, dok vokal 

oscilira između naricaljke i karikaturalnog govornog tona, čime se tragično i komično stapaju u 

ambivalentnu, grotesknu cjelinu snažnog dramaturškog naboja. 

 

Ciklus Tri šaljive pjesmice pokazuje kako Kunc koristi jednostavne, usmeno prenošene motive da 

bi oblikovao kompleksna glazbena ostvarenja. Vokalne dionice, iako jednostavne i bliske 

govornom izrazu, obogaćene su melizmima i agogičkom slobodom, dok je klavirska pratnja 

oblikovana kao aktivni dramaturški sugovornik. Svaka pjesma nosi različit oblik humora: 

razigranu koketnost, satiričnu parodiju ili grotesknu ironiju, čime se ostvaruje raznolika i dojmljiva 

umjetnička cjelina. 

 

Tri pjesme za sopran i klavir, op. 16 

Božidar Kunc 

Ciklus Tri pjesme za sopran i klavir, op. 16, Božidara Kunca nastao je na temelju narodnih lirskih 

tekstova, koje skladatelj preobražava u umjetničke minijature s jasnim dramaturškim lukom. Tri 

pjesme povezuje tematska os: čežnja, patnja i ironija, dok se kontrastne atmosfere ostvaruju 

ponajprije kroz oblikovanje vokalne melodije i karakter klavirske pratnje. Vokalne dionice 

zadržavaju jednostavnost i bliskost narodnom pjevanju, a klavir oblikuje različite izražajne 

slojeve: od treperave lirike, preko dramatske statike, do ritamske groteske. 

 

Melodija pjesme Izgledanje dragoga započinje u blagom, pjevnom luku, uz pratnju kontinuiranih 

arpeggijskih figura u klaviru koje stvaraju ugođaj treperenja i neprestanog iščekivanja. Tekst se 

oslanja na motive prirode (ružmarin, bosiljak, ružice i sunce),  kako bi izrazio čežnju za voljenim, 

a Kunc tu čežnju prevodi u jednostavnu, silabičku vokalnu liniju koja se postupno širi prema višem 

registru, prateći rast unutarnjeg uzbuđenja. Agogičke oznake (dolce ed espressivo, poco più mosso, 

un poco rit.) omogućuju slobodniji protok fraze i naglašavaju subjektivnost izraza. Struktura 

pjesme temelji se na kontrastu između mirnog početka i završetka te uzbuđenijih središnjih 



 

 116 

odlomaka, čime se oblikuje jasan dramaturški luk od tihe čežnje, preko pojačanog iščekivanja, do 

smirenja koje ne donosi razrješenje, nego prihvaćanje emocionalnog stanja. 

 

Skladba Sirota djevojka započinje naglašenim sffz akordom u klaviru, kojim se odmah uspostavlja 

dramatska napetost i osjećaj tragične ozbiljnosti. Vokalna dionica potom ulazi u recitativnom tonu, 

gotovo deklamacijom, pri čemu statična, akordička pratnja dodatno naglašava težinu i 

nepomičnost izraza. Takav početak sugerira sudbinsku zatvorenost i emocionalnu iscrpljenost 

lirskog subjekta. 

U daljnjem tijeku skladbe razvijaju se kontrasti: tiši, intimni odlomci izmjenjuju se s dinamički 

snažnim vrhuncima u kojima se vokalna linija širi prema višem registru, uz široke intervale i 

pojačanu dinamiku. Posebno se ističe zaziv sunca („Jarko sunce, rano si izišlo“), gdje klavir 

prelazi u punu akordičku fakturu, a vokal doseže izražajni vrhunac, pretvarajući osobnu patnju u 

gotovo ritualni apel. Završnica se ponovno povlači u piano, u ton gotovo rezigniranog šapata, 

ostavljajući dojam neizbježnosti patnje i prihvaćanja sudbine, bez mogućnosti razrješenja. 

 

Melodija u skladbi Zareoh se započinje naglašeno i ritamski izravno, u skladu s humorističnim i 

grotesknim tonom teksta. Klavirska pratnja, obilježena oznakama marcato i non legato, 

uspostavlja čvrst ritamski okvir kroz naglašene akordičke udare, dajući izrazu gotovo orkestralnu 

snagu i karikaturalnu oštrinu. Vokalna dionica oblikovana je pretežno u deklamativnim frazama, 

s čestim uzvicima i ponavljanjima, čime se naglašava govorni, gotovo scenski karakter izvođenja, 

dok povremeni prijelazi u melodičnije linije stvaraju kontrast osnovnoj grubosti izraza. 

Agogički postupci (allargando, a tempo, crescendo e animato) postupno vode prema izražajnom 

vrhuncu, u kojem se melodija širi u visoki registar, a fortissimo akordi u klaviru pojačavaju dojam 

snažne, gotovo pretjerane kulminacije. Završetak skladbe oblikovan je grotesknim usklikom 

„Uja!“, uz punu i naglašenu klavirsku pratnju, čime se cijela pjesma zatvara u duhu ironične 

karikature, u kojoj se humor ostvaruje kroz pretjerivanje, ritamsku energiju i jasno izraženu 

izvedbenu gestu. 

 

Ciklus kao cjelina donosi tri kontrastne atmosfere: u prvoj pjesmi prevladava snovita čežnja, u 

drugoj tragična rezignacija, a u trećoj groteskni humor. U svakoj skladbi ključna je interakcija 



 

 117 

između vokalne melodije, koja se nadovezuje na narodni slog i prirodnu intonaciju jezika, i 

klavirske pratnje koja gradi dramaturgiju i emocionalni okvir. Time Kunc uspijeva spojiti 

jednostavnost narodnog izraza s bogatstvom umjetničkog oblikovanja, stvarajući ciklus snažnog 

izražajnog kontrasta i stilske zaokruženosti. 

 

Na kraj žala, Božidar Kunc 

Pjesma Na kraj žala, skladana na tekst Danka Angelinovića, predstavlja jedan od najznačajnijih 

primjera Kuncove vokalne lirike u kojoj se poetski sadržaj i glazbena obrada prožimaju u 

jedinstvenu atmosferu čežnje, sjete i lirskog zanosa. Stihovi nose snažnu vizualnost i emotivnost, 

a Kunc ih oblikuje u intimni glazbeni pejzaž u kojem vokalna i klavirska dionica ostvaruju potpunu 

ravnopravnost. 

 

Pjesma započinje svečano i mirno: sopran se kreće u dugim notnim vrijednostima, dok klavir u 

uvodu razvija arpeggirane akorde širokog raspona, čime se stvara dojam prostranosti i valovitosti 

mora. Ova klavirska tekstura, temeljena na stalnom ponavljanju valovitih figura, ostaje nosiva 

tijekom čitave pjesme i gradi dojam neprekidnog kretanja. Vokalna linija u početku je jednostavna, 

gotovo recitativna, s naglašenim osloncem na prirodnu prozodiju teksta, no postupno prelazi u 

kantilenaste fraze koje prate lirsku uznesenost stihova. 

 

Kunc vješto koristi kontraste između intimnih i snažnijih odsjeka. Tako se u srednjem dijelu 

pjesme javlja dinamički uspon i dramatsko zgušnjavanje, u kojem klavir preuzima aktivniju ulogu 

kroz gušće akordske sklopove i naglašene arpeggirane pasaže. Sopran u tom trenutku doseže viši 

registar i snažniju ekspresiju, čime se ostvaruje kulminacija čežnje sadržane u tekstu. Nakon toga 

slijedi povratak smirenijem tonu, u kojem se ponovno ističe nježna i intimna atmosfera. 

 

Melodija je oblikovana u skladu s poetskim slikama: dugi tonovi na riječima poput „čekam“ i 

„žala“ naglašavaju osjećaj trajanja i čežnje, dok pokretljiviji melodički obrisi u srednjem registru 

evociraju živost prirodnog ambijenta. Agogička obilježja, česta usporavanja, ubrzavanja i 

fleksibilni prijelazi između tempa, pridonose dojmu slobodnog disanja fraza i dodatno ističu 

emocionalni karakter skladbe. Klavirska pratnja nije tek harmonijska podloga, nego ravnopravan 



 

 118 

nositelj izraza. Njeni stalni arpeggirani akordi evociraju valovitost mora, dok istodobno grade 

dramatiku kroz dinamičke kontraste i nagle promjene registracije. Na taj način, pratnja preuzima i 

slikovitu, gotovo orkestralnu dimenziju, unoseći u pjesmu prostornu širinu i intenzitet. 

 

Završnica pjesme donosi smirenje i povratak intimnom tonu. Nakon kulminacije, vokalna linija 

spušta se u mekše registre, a klavir se vraća početnoj arpeggiranoj teksturi, čime se zatvara kružni 

oblik skladbe. Cjelina ostavlja dojam poetski oblikovanog unutarnjeg monologa, u kojem se 

prirodni motivi mora, valova, mjeseca pretaču u simbole ljubavne čežnje i mladenačke nade. 

 

6.3. Antun Dobronić 

 

Potok, Sumorni akordi, Antun Dobronić 

Opći podaci o pjesmama:  

Skladatelj: Antun Dobronić 

Godina nastanka: 1910. 

Mjera: 6/8 

Tempo: Andante cantabile 

Oblik solo pjesme: Strofna 

Atmosfera (ugođaj): Pjevna, jednostavna 

Autor teksta: Rikard Katalinić Jeretov 

Izvođačke napomene: Andante cantabile 

 

Stihovi Rikarda Katalinića Jeretova u pjesmi Potok donose tipičan motiv prirode: izvor i potok 

koji teče prema moru, obasjan suncem, okružen ptičjim pjevom i mirisavim granama. Taj naizgled 

idilični pejzaž postupno dobiva simboličko značenje, osobito u završnom pokliku „Ah, k moru, k 

moru, k moru“, gdje se kretanje vode preobražava u izraz unutarnje čežnje i težnje prema cilju. 

Antun Dobronić u ovoj solo pjesmi, uvrštenoj u ciklus Sumorni akordi (1910.), ostvaruje izrazito 

povezivanje glazbenog i poetskog sloja. Inspirirana skladateljskim idiomom Hatzea i Puccinija te 

oblikovana u okviru estetskih načela moderne, skladba je označena tempom Andante cantabile, a 

njezin se karakter može opisati kao pastorella. Jednostavna melodija i prozračna harmonija, uz 



 

 119 

pratnju koja ilustrira stalno gibanje potoka, stvaraju dojam neprekidnog protjecanja i prirodne 

smirenosti. Klavirska dionica pritom ne ostaje u ulozi pasivne pratnje, nego kontinuiranim 

pokretom gradi zvučni pejzaž, dok vokalna linija pjevno slijedi ritam i raspoloženje stihova. 

Posebno je značenjski naglašen završni dio skladbe, u kojem se pojavljuju oznake affrettando 

sempre più e crescendo. Postupnim ubrzavanjem i dinamičkim pojačanjem glazbeni tok poprima 

izraženiji emocionalni naboj, simbolički ocrtavajući potok koji se, nošen vlastitim zamahom, žuri 

prema moru. Time se deskriptivni motiv prirode preobražava u nositelja unutarnje napetosti i 

čežnje. Formalno gledano, pjesma u početku ima obilježja strofne strukture, budući da se glazbeni 

materijal ponavlja u skladu s pojedinim strofama teksta. Međutim, završni odjeljak uvodi elemente 

prokomponiranosti, jer se glazba mijenja kako bi odgovorila na pojačanu semantičku snagu 

završnog stiha. Na taj se način ostvaruje jasan dramaturški luk: od mirnog, pastoralnog početka 

prema emotivno intenziviranom završetku, u kojem se lirski i simbolički slojevi glazbenog izraza 

stapaju u jedinstvenu interpretativnu cjelinu. 

 

Ciklus Sumorni akordi Dobronić je ponio sa sobom na studij u Prag 1910. godine kako bi se 

predstavio svojim profesorima. Odabirom tekstova i glazbenim oblikovanjem ova zbirka pokazuje 

pripadnost estetskom horizontu moderne, slično kao i nešto kasniji ciklus Reveries (1912.). Sam 

se skladatelj u pismima kasnije kritički osvrnuo na ove rane romance, ističući da mu se „više ne 

mile“, ali ne zbog prevrtljivosti, nego zbog „evolucije“, koju je sam tumačio kao napredak 

vlastitoga stila (Kos, 2017: 5; Dobronić prema L. Dobronić, 46). 

 

Mojoj boli nema lijeka, Sumorni akordi 

Opći podaci o pjesmama:  

Skladatelj: Antun Dobronić 

Godina nastanka: 1910. 

Mjera: 2/4 

Tempo: Andante cantabile 

Oblik solo pjesme: Varirano strofna 

Atmosfera (ugođaj): Melankoličan 

Autor teksta: Ante Tresić - Pavičić 



 

 120 

Izvođačke napomene: Largo e triste, quasi recitativo, in tempo ma con slacio, armonioso, più 

presto ma con duolo, ancora un po più presto, quasi recitativo 

 

Pjesma Mojoj boli nema lijeka predstavlja jedan od značajnijih primjera hrvatske vokalne lirike s 

početka 20. stoljeća, u kojoj skladatelj Antun Dobronić ostvaruje spoj nacionalne glazbene 

tradicije i europskog romantičkog nasljeđa. Tekst Ante Tresić-Pavičića, objavljen u dvojezičnoj 

verziji (hrvatski i talijanski), naglašava univerzalnost poruke i povezanost s mediteranskim 

kulturnim prostorom. Cjelina se temelji na dubokoj sintezi poezije i glazbe: melodija i klavirska 

pratnja nisu tek okvir za tekst, nego ravnopravni sudionici u oblikovanju izraza. Temeljni motiv 

pjesme sadržan je u stihu „Mojoj boli nema lijeka“ (Pel mio dolore non c’è rimedio), koji postaje 

lajtmotiv čitave skladbe. Ljubavna bol prikazana je kroz kontrast unutarnjeg stanja lirskog subjekta 

i prirodnih slika koje ga okružuju. Uobičajeni simboli ljepote i života - sunce, cvijeće, more - u 

pjesmi su obojeni tugom i gubitkom, čime priroda postaje ogledalo unutarnje patnje. Poezija je 

ispovjedna i intimna, prožeta metaforama suza, sjaja i tame, a upravo zbog semantičke gustoće 

Dobronić u vokalnoj liniji koristi quasi recitativ. Time osigurava prirodnu deklamaciju i jasnoću 

stiha, dok u drugim odlomcima prelazi u kantilenaste melodijske linije koje donose emotivni 

vrhunac. 

 

Melodija oscilira između recitativnog i lirskog karaktera. U recitativnim dijelovima prevladava 

slobodniji ritamski tok, ograničen melodijskim opsegom i usmjeren prema naglašenoj govornoj 

intonaciji. Kantilenasti odlomci, često označeni izrazima poput armonioso ili cantabile, proširuju 

melodijski raspon i donose izraženije dinamičke gradacije. Melodijsko tkanje temelji se na 

sekundnim i tercnim intervalima, koji pridonose mekoći i intimnosti, dok skokovi kvarte i kvinte 

ističu trenutke emocionalne kulminacije. Ritam i agogika pritom igraju ključnu ulogu: stalne 

oznake poput poco rall., molto rit. i a tempo oblikuju dojam spontanog govora i unutarnjeg 

kolebanja, tvoreći dramaturški luk skladbe. 

 

Klavirska dionica ostvaruje višestruke funkcije. U recitativnim odsječcima svedena je na 

harmonijsku i ritamsku potporu, s akordskim osloncima koji podupiru govorni karakter vokala. U 

lirskim odlomcima, pak, preuzima aktivniju ulogu: arpeggirani akordi, razlomljeni obrasci i 



 

 121 

paralelne tercne ili sekstne linije stvaraju zvučnu punoću i emocionalnu napetost. Harmonijski je 

jezik bogat, romantičan, prožet kromatikom i modulacijama koje vjerno prate tekstualne promjene 

i naglašavaju nestabilnost lirskog subjekta. Dinamički raspon (od pp do f) i česte agogičke 

promjene (dim. e rall., allargando) pridonose dojmu stalne emotivne oscilacije, pri čemu klavir 

djeluje kao komentator i sugovornik vokalne linije. Zaključno, pjesma Mojoj boli nema lijeka 

ostvaruje snažan spoj lirskog i dramskog izraza. Recitativni dijelovi jamče razumljivost i 

ekspresivnost teksta, dok pjevni odlomci donose emotivnu kulminaciju. Klavir u toj cjelini ne 

funkcionira kao puki pratitelj, nego kao ravnopravni nositelj izraza, koji produbljuje značenje riječi 

i naglašava dramski luk skladbe. Djelo na taj način objedinjuje nacionalne i mediteranske značajke 

s romantičkim glazbenim idiomom, oblikujući izuzetno dojmljivo umjetničko ostvarenje i važan 

doprinos hrvatskoj vokalnoj lirici ranog 20. stoljeća. 

 

Snoviđaji djevojački, op. 14 

Antun Dobronić u ciklusu Snoviđaji djevojački (op. 14) za sopran i klavir oslanja se na pučku 

poeziju nedefiniranih regija, čime pokazuje vlastiti interes za folklorni izraz i njegovo uklapanje u 

umjetnički glazbeni idiom. Tekstovi koje odabire nose motive snova, čežnje i patnje, a njihova 

otvorenost i simbolika omogućuju bogatu glazbenu obradu. Vokalne dionice ovih solo pjesmama 

obilježene su melizmima, što je tipično za narodnu glazbenu praksu i pridonosi autentičnosti izraza 

(Kos, 2013: 7). Atmosfere pjesama oblikovane su slobodnim ritmom, bliskom povezanosti 

melodije i teksta te izražajnim dinamičkim kontrastima, dok klavirska pratnja nikada nije tek 

neutralna podloga, nego aktivni sudionik u oblikovanju glazbenog smisla. 

 

U pjesmi Snatrenje opisuje se djevojački san u kojem se smjenjuju slike oltara, darova, prstenja i 

svatova. Tema sna u sebi nosi dvosmislenost jer ostaje nejasno je li on nagovještaj buduće 

stvarnosti ili tek prividna iluzija. Dobronić sanjarsku atmosferu postiže oznakom Andante quasi 

larghetto i slobodnim ritmom u kojem se često koristi rubato. Poliritmijski odnos između vokalne 

linije i klavirske pratnje stvara osjećaj lebdenja, a melodija prati prirodan tok riječi s blagim 

dinamičkim gradacijama i visinskim uzletima u trenucima uzbuđenja. Posebno je znakovito da se 

početak i kraj pjesme podudaraju u glazbenom materijalu, ali nose različit tekst, čime se ostvaruje 

kružna struktura koja odgovara simbolici snatrenja. 



 

 122 

 

Pjesma Jadovanje donosi drugačiju, dramski složeniju atmosferu. Temelji se na slici karanfila kao 

simbola ljubavne čežnje, a djevojka u tekstu zamišlja da bi cvijet pod prozorom dragoga mirisom 

potaknuo uzdisaje koji će doprijeti do Boga i omogućiti njihovo sjedinjenje. Glazbeni karakter 

potvrđuje oznaka Andante mesto, dok uvodni klavirski dio a piacere unosi slobodu i 

improvizacijski dojam. I ovdje se javlja poliritmija između vokala i pratnje, a melodija je 

jednostavna, ali s učestalim skokovima koji dočaravaju uzdisaje i naglašavaju emotivnu napetost. 

Vrhunac skladbe doseže se na riječi „Bog“, kada glas ostvaruje najviši ton i najsnažniju dinamiku, 

što predstavlja središnju dramaturšku točku pjesme. Nakon toga slijedi postupno smirivanje, iako 

emocionalna napetost ostaje prisutna sve do kraja. Ciklus Snoviđaji djevojački svjedoči o 

Dobronićevom nastojanju da pučku poeziju pretoči u umjetničku glazbenu formu. Atmosfera 

pojedinih pjesama oscilira od nježne i sanjarske u Snatrenju do ozbiljne i dramatične u Jadovanju. 

Bogatstvo melizama u vokalnim dionicama, slobodan ritam i rubato te izražajna uloga klavirske 

pratnje čine ove solo pjesme autentičnim, a istodobno umjetnički oblikovanim svjedočanstvima o 

spoju folklora i glazbene modernosti. Upravo u takvom preoblikovanju narodnog u umjetničko 

prepoznaje se jedna od osnovnih značajki Dobronićeva opusa i njegova nastojanja da hrvatsku 

glazbu smjesti u širi europski kontekst.  

 

Ciklus Snoviđaji djevojački (1917), temeljen na narodnim tekstovima, svjedoči o formiranju 

Dobronića kao angažiranog zagovornika i predstavnika nacionalnog stila, koji elemente glazbenog 

folklora, lokalnog i šireg, ugrađuje u okvir svojeg umjereno modernog, racionalno oblikovanog 

izraza. Rezultat toga je podatljiva melodija vođena slobodnijim ritmičkim tokom, uz gusto 

isprepletenu teksturu instrumentalne pratnje. Elementi stiliziranog folklora koje Dobronić unosi u 

solo pjesmu nakon 1914. godine u suglasju su s estetikom glazbene moderne iz koje njegovi 

vokalni radovi prirodno izrastaju. U skladateljskoj fakturi tih djela nema bitnih inovacija, njihova 

novina leži u umjetničkoj namjeri, u stvaralačkom uvjerenju koje potiče i odgovarajući način 

slušanja. Ipak, ostaje činjenica da gotovo niti jedno od tih djela danas ne živi u glazbenoj 

izvedbenoj praksi (Kos, 2014: 111). 

 



 

 123 

6.4. Intepretacijski izazovi 

 

Umjetnički projekt Stazama ljubavi otvorio je niz interpretacijskih izazova koji proizlaze iz same 

prirode vokalne lirike, ali i iz specifičnosti odabranog repertoara hrvatskih skladatelja 20. stoljeća. 

Budući da se interpretacija u ovom radu promatra kao proces u kojem se glazbeni, tekstualni i 

izvođački elementi oblikuju istodobno, interpretacijski izazovi ne odnose se isključivo na tehničke 

aspekte izvedbe, nego ponajprije na donošenje umjetničkih odluka koje izravno utječu na 

oblikovanje značenja djela u izvedbenom činu. U tom se smislu interpretacija razumije kao 

aktivan, refleksivan proces u kojem izvođač sudjeluje u konstituiranju glazbenog smisla, a ne kao 

puka realizacija notnog zapisa. 

 

Jedan od temeljnih interpretacijskih izazova odnosio se na uspostavljanje ravnoteže između 

govorne intonacije i pjevnosti vokalne linije. U velikom broju analiziranih solo pjesama tekst nosi 

snažan semantički i emocionalni naboj, zbog čega se vokalna interpretacija često približava 

recitativnom ili parlando izrazu. Izazov se pritom očitovao u potrebi da se zadrži jasnoća i 

razumljivost riječi, a da se istodobno ne naruši glazbena linija i njezina pjevna koherentnost. 

Slobodan odnos prema ritmu, naglašena bliskost govoru i fleksibilna agogika, koji su zajednički 

različitim skladateljskim poetikama obuhvaćenima ovim istraživanjem, zahtijevaju od izvođača 

kontinuirano osvještavanje odnosa između značenja teksta i glazbene geste, kako bi se izbjegla 

ilustrativnost ili pretjerana retoričnost izraza. 

 

Drugi važan interpretacijski izazov odnosio se na održavanje unutarnje dramaturške napetosti u 

pjesmama sporijeg tempa i kontemplativnog karaktera. Brojne skladbe obiluju introspektivnim 

sadržajem, snovitim ili elegičnim ugođajem, pri čemu vanjska dinamika i vidljivi kontrasti često 

ostaju suzdržani. U takvim se slučajevima interpretacija oslanja na unutarnju imaginaciju izvođača 

te na suptilno oblikovanje fraze, boje tona i dinamike, kako bi se ostvario jasan dramaturški luk 

bez oslanjanja na eksplicitne kontraste. Izazov se sastojao u tome da se emotivna napetost zadrži 

i razvija unutar minimalnih sredstava, čime izvedba postaje proces unutarnjeg oblikovanja, a ne 

vanjske ekspresije. 

 



 

 124 

Poseban interpretacijski izazov predstavljao je odnos prema notnom zapisu kao polazištu, a ne 

konačnom cilju izvedbe. Brojne agogičke i dinamičke oznake u analiziranim skladbama ostavljaju 

izvođaču znatan prostor slobode, ali istodobno podrazumijevaju odgovornost za donošenje 

interpretativnih odluka koje nisu eksplicitno zapisane. Izvedba se u tom kontekstu ne ostvaruje 

kao tehnička reprodukcija notnog teksta, nego kao svjestan interpretativni čin u kojem izvođač 

aktivno sudjeluje u oblikovanju smisla djela. Izazov se očitovao u pronalaženju ravnoteže između 

vjernosti zapisu i potrebe za subjektivnim, kontekstualno uvjetovanim tumačenjem, pri čemu se 

subjektivnost ne shvaća kao proizvoljnost, nego kao nužan i metodološki legitiman dio 

umjetničkog istraživanja.  

 

Suradnja pjevača i pijanista predstavljala je dodatni složen interpretacijski izazov, osobito u 

skladbama u kojima klavirska dionica ima izraženu dramaturšku i slikovitu funkciju. Klavir u 

ovom repertoaru često ne djeluje kao pasivna pratnja, nego kao ravnopravni nositelj izraza, 

komentator teksta i graditelj dramaturškog tijeka. Interpretacija je stoga zahtijevala zajedničko 

promišljanje tempa, agogike i dinamike, kao i usklađivanje interpretativnih odluka kako bi se 

ostvarila koherentna umjetnička cjelina. Taj dijalog između izvođača pokazao se ključnim za 

ostvarenje interpretativne uvjerljivosti i jasnoće izraza. 

 

Dodatni interpretacijski izazov proizlazio je iz kontekstualnih i recepcijskih okolnosti odabranog 

repertoara. Velik dio analiziranih skladbi rijetko se izvodi te ne posjeduje snažno utemeljenu 

izvođačku tradiciju, a za pojedine skladbe ne postoje dostupni zvučni zapisi. Izostanak snimki i 

ustaljenih interpretativnih modela izvođača stavlja u poziciju aktivnog istraživača koji 

interpretativne odluke mora temeljiti na analizi notnog zapisa, tekstualnog sadržaja i vlastitog 

izvođačkog iskustva, bez oslonca na postojeće izvedbene uzore. U tom smislu interpretacija ne 

predstavlja samo osobni umjetnički čin, nego i doprinos širem procesu revitalizacije i ponovnog 

promišljanja hrvatske vokalne lirike 20. stoljeća u suvremenom izvedbenom kontekstu. 

 

 

 



 

 125 

6.5. Pregled zastupljenosti odabranih djela u medijskom i koncertnom izvođenju  

 

U ovome se poglavlju analizira zastupljenost ukupnih izvedbi i izvedbi solo pjesama Ivane Lang, 

Božidara Kunc i Antuna Dobronića u usporedbi s izvedbama solo pjesama skladateljice Dore 

Pejačević i skladatelja Josipa Hatzea, Blagoja Berse i Ive Lhotke-Kalinskog u izvođačkom 

(natjecateljskom) kontekstu s jedne strane te medijskom i koncertnom s druge strane, u razdoblju 

od 2020. do 2025. godine.  Cilj analize je empirijski utvrditi recepciju solo pjesama navedenih 

autora u pedagoškoj i izvedbenoj praksi, u skladu s hipotezama ovoga rada. Odabir navedenih 

skladatelja utemeljen je na činjenici da je njihovo skladateljsko formiranje bilo neposredno 

povezano s djelovanjem istaknutih skladatelja-pedagoga toga doba. Dora Pejačević kao 

skladateljica je osobito u kasnijoj muzikološkoj literaturi bila izrazito zastupljena, što je 

pridonijelo snažnijoj vidljivosti njezina opusa i njegovu prijenosu u suvremenu izvođačku praksu. 

Njezina povezanost s Antunom Dobronićem očituje se u profesionalnoj suradnji i korespondenciji 

vezanoj uz izvođenje i izdavačke okolnosti pojedinih djela, pri čemu je Dobronić djelovao kao 

urednik i posrednik u recepciji njezine glazbe (Marić, 2023: 226–227).  

 

Pored toga, važno je istaknuti da se Ivana Lang promatra kao skladateljica čiji je razvoj bio 

oblikovan nastavom i pedagoškim utjecajem Ive Lhotke-Kalinskog, Božidar Kunc kao autor koji 

je studij kompozicije završio pod mentorstvom Blagoja Berse, dok je Antun Dobronić skladatelj 

čije je obrazovanje uključivalo privatne poduke iz kompozicije, harmonije i kontrapunkta kod 

Josipa Hatzea. Navedene pedagoške relacije predstavljaju metodološki kriterij za usporedbu 

recepcije skladatelja koji su djelovali unutar srodnog obrazovnog i estetskog konteksta. Svi 

korišteni podaci temelje se na službenim podacima Hrvatskog društva skladatelja (HDS) kao 

vodeće nacionalne strukovne udruge koja okuplja nositelje autorskih prava u području glazbe i na 

uvidu u programske materijale pjevačkih natjecanja učenika i studenata pjevanja (Međunarodno 

pjevačko natjecanje Lav Mirski, Akademije za umjetnost i kulturu u Osijeku i Državno natjecanje 

učenika i studenata glazbe, Agencije za odgoj i obrazovanje i Hrvatskog društva glazbenih i 

plesnih pedagoga). U nastavku se, kroz tablični prikaz i interpretativnu analizu, razmatra 

zastupljenost odabranih skladatelja u pjevačkom repertoaru Međunarodno pjevačko natjecanje 

Lav Mirski u Osijeku. 



 

 126 

 

Skladatelj/Godina 2020 2021 2022 2023 2024 2025 

Dora Pejačević 0 0 1 0 0 6 

Josip Hatze 4 9 8 10 7 20 

Blagoje Bersa 0 3 2 0 0 2 

Ivo Lhotka-Kalinski 0 1 3 1 1 1 

Ivana Lang 0 0 0 0 0 0 

Božidar Kunc 0 0 0 0 0 0 

Antun Dobronić 0 0 0 0 0 0 

 

Tablica 1 Zastupljenost solo pjesama navedenih skladatelja u pjevačkom repertoaru na Međunarodnom pjevačkom 

natjecanju Lav Mirski (2020-2025) 

 

Analiza pjevačkog repertoara na Međunarodnom pjevačkom natjecanju Lav Mirski12 prikazana u 

Tablici 1 u razdoblju od 2020. do 2025. pokazuje izrazito visok stupanj koncentracije repertoara 

oko jednog skladatelja, uz vrlo ograničenu zastupljenost ostalih odabranih autora. Izvedbe djela 

Josipa Hatzea u svim promatranim godinama u usporedbi s ostalim odabranim skladateljima 

dominiraju. Unatoč širini Hatzeova opusa, kontinuirano se izvodi relativno mali broj istih solo 

pjesama (Serenada (15), Ljuven sanak (10), Suzi (10), rjeđe Majka (5), Lađa u noći (3) i Cvati, 

cvati ružice (3)), često višestruko unutar iste godine i u različitim kategorijama. Razlog tomu može 

biti što njegove skladbe imaju snažnu ukorijenjenost u nastavnoj praksi. U natjecateljskom 

kontekstu Međunarodnog pjevačkog natjecanja Lav Mirski u Osijeku zabilježena je ograničena 

zastupljenost solo pjesama Dore Pejačević koja je u završnoj godini promatranog razdoblja 

izrazitije povećana. Navedeno upućuje na njezinu povremenu, ali selektivnu prisutnost u 

pjevačkom repertoaru u odnosu na ostale analizirane skladatelje. Ostali odabrani skladatelji 

zauzimaju sekundarnu ulogu. Tako se Ivo Lhotka-Kalinski i Blagoje Bersa pojavljuju sporadično. 

Lhotka-Kalinski je najzastupljeniji 2022. godine, redovito zastupljen solo pjesmom Roža. Bersa 

se pojavljuje u nekoliko diskontinuiranih godina, najčešće kroz istu skladbu (Robinjica). Izvedbe 

 
12 „Međunarodno pjevačko natjecanje Lav Mirski je glazbeno natjecanje za mlade operne pjevače koje se održava u 

Osijeku. Nazvano je po istaknutom hrvatskom dirigentu i pedagogu Lavu Mirskom, a cilj mu je poticanje umjetničke 

izvrsnosti i promicanje vokalne glazbe u regiji i šire.“ Dostupno na https://www.lavmirski.com. Pristupljeno 28. 

siječnja 2026. 

https://www.lavmirski.com/


 

 127 

djela pojedinih autora relevantnih za istraživanje izostaju u promatranom uzorku. Primjerice, 

skladatelji Ivana Lang, Božidar Kunc  i Antun Dobronić u analiziranom razdoblju nisu uopće 

zastupljeni. Njihov izostanak u analiziranom uzorku ne može se pouzdano protumačiti, no može 

upućivati na određene tendencije u sužavanju izbora repertoara, pri čemu se u praksi potencijalno 

daje prednost ograničenom broju pedagoški poznatih i etabliranih djela. 

 

U Tablici 2 prikazana je zastupljenost skladatelja u pjevačkom repertoaru Državnog natjecanja 

Hrvatsko natjecanje učenika i studenata glazbe i plesa13 u organizaciji Agencije za odgoj i 

obrazovanje i Hrvatskog društva glazbenih i plesnih pedagoga (HDGPP) u izdanjima 2021., 2023. 

i 2025. godine.14 

 

Skladatelj/Godina 2021. 2023. 2025. 

Dora Pejačević 0 4 4 

Josip Hatze 12 20 12 

Ivo Lhotka-Kalinski 3 2 1 

Blagoje Bersa 1 2 1 

Ivana Lang 1 1 2 

Antun Dobronić 0 0 0 

Božidar Kunc 0 0 0 

 

Tablica 2 Zastupljenost solo pjesama navedenih skladatelja u pjevačkom repertoaru državnog natjecanja HDGPP 

(2021., 2023. i 2025.) 

Analiza pjevačkog repertoara na Državnim natjecanjima AZOO i HDGPP-a (2021., 2023. i 2025.) 

pokazuje izrazitu neravnotežu u zastupljenosti skladatelja i izrazitu dominaciju solo pjesama 

Josipa Hatzea u svim pjevačkim kategorijama. Unatoč relativnoj raznolikosti naslova, uočava se 

učestalo ponavljanje istog užeg kruga skladbi (Suzi (10), Serenada (8), Veče na školju (5), Majka 

 
13 „HDGPP je 1965. godine utemeljio natjecanje učenika i studenata glazbenih i plesnih škola radi otkrivanja, praćenja 

i usmjerivanja mladih nadarenih glazbenika i plesača u daljnjem školovanju.“ Dostupno na 

https://www.hdgpp.hr/home. Pristupljeno 28. siječnja 2026. 
14 Natjecanje se za pjevačke kategorije izvodi bijenalno, stoga su i rezultati prikazani samo za godine u kojima su 

pjevačke kategorije bile zastupljene.  

https://www.hdgpp.hr/home


 

 128 

(5), Pastourelle (2)) i ostale, što upućuje na njihovu kanonizaciju unutar natjecateljske i pedagoške 

prakse. Analiza pjevačkog repertoara državnog natjecanja AZOO i HDGPP pokazuje da se solo 

pjesme Dore Pejačević pojavljuju tek u kasnijim izdanjima natjecanja, pri čemu je njihova 

zastupljenost u 2023. i 2025. godini usporediva unutar promatranog korpusa, ali i dalje ograničena 

u odnosu na ukupni repertoarni izbor skladatelja uključenih u analizu. Djela Ive Lhotke-Kalinskog 

(Kožulec, Roža, Hajda moja, Sakrivena bol) pojavljuju se redovito, ali u znatno manjem opsegu, 

dok su solo pjesme Ivane Lang (Murve, Mak) slabo, no kontinuirano zastupljene. Skladatelj 

Blagoje Bersa zastupljen je gotovo isključivo jednom solo pjesmom (Robinjica i Seh duš dan). U 

cjelini, rezultati ukazuju na tendenciju oslanjanja na mali broj etabliranih skladbi, dok se širi 

vokalni opus promatranih skladatelja rijetko uključuje u natjecateljsku praksu. Zaključno, rezultati 

potvrđuju visoku koncentraciju repertoara oko jednog skladatelja, uz vrlo ograničenu raznolikost. 

Takav obrazac može imati pedagoško opravdanje, ali dugoročno postavlja pitanje repertoarne 

širine, estetske raznolikosti i vidljivosti ostalih solo pjesama iz opusa navedenih autora i drugih 

hrvatskih skladatelja vokalne lirike u sustavu natjecanja. 

Predmet ove interpretativne analize jesu podaci Hrvatskog društva skladatelja15 o zastupljenosti 

izvedbi solo pjesama odabranih skladatelja na koncertnim programima u razdoblju od 2020. do 

2025. godine. 

 UKUPAN BROJ  

IZVEDENIH SKLADBI 

BROJ IZVEDENIH SKLADBI 

VOKALNE LIRIKE 

BROJ IZVEDENIH SKLADBI 

UKLJUČENIH U PROJEKT „STAZAMA 

LJUBAVI“ 

Dora Pejačević 64 5 0 

Josip Hatze 245 175 0 

Ivo Lhotka-Kalinski 57 16 0 

Blagoje Bersa 32 6 0 

Ivana Lang Nema podataka. Nema podataka. Nema podataka. 

Antun Dobronić 9 1 0 

Božidar Kunc 102 13 0 

Tablica 3 Zastupljenost izvedbi odabranih skladatelja na koncertima  (2020.–2025.) 

 
15 „Hrvatsko društvo skladatelja (HDS) vodeća je strukovna udruga koja okuplja autore glazbe i tekstova, skladatelje, 

muzikologe i glazbene pisce te pravne osobe - nositelje autorskih prava.“ Dostupno na https://www.hds.hr. 

Pristupljeno 28. siječnja 2026. 

https://www.hds.hr/


 

 129 

Na temelju prikazanih službenih podataka HDS-a (Tablica 3) o ukupnom broju izvedbi odabranih 

skladatelja na koncertima za razdoblje od 2020. do 2025. godine vidljivo je da je koncertna 

zastupljenost solo pjesama navedenih skladatelja izrazito neujednačena. Najveći broj ukupnih 

izvođenja bilježi Josip Hatze, pri čemu vokalna lirika čini dominantan dio njegove koncertne 

prisutnosti. Nadalje, skladateljica Dora Pejačević zastupljena je s umjerenim brojem ukupnih 

izvođenja, ali je broj izvedbi njezinih solo pjesama prema dostupnim podacima mali. Ivo Lhotka-

Kalinski i Božidar Kunc zastupljeni su većim brojem instrumentalnih nego vokalnih izvedbi, dok 

se kod Blagoja Berse bilježi isključivo izvođenje vokalne lirike, ali u vrlo malom opsegu. Antun 

Dobronić pojavljuje se sporadično, s tek jednom zabilježenom izvedbom solo pjesme. Za Ivanu 

Lang u promatranom razdoblju ne postoje dostupni podatci HDS-a, što upućuje na izostanak ili 

nedostatnu evidentiranost njezinih solo pjesama u koncertnom kontekstu. 

Na temelju podataka HDS-a provodi se sljedeća interpretativna analiza zastupljenosti izvedbi solo 

pjesama odabranih skladatelja u radijskom i televizijskom emitiranju u razdoblju od 2020. do 

2025. godine. 

 UKUPAN BROJ  

EMITIRANIH 

SKLADBI 

BROJ EMITIRANIH SKLADBI 

VOKALNE LIRIKE 

BROJ EMITIRANIH SKLADBI 

UKLJUČENIH U PROJEKT „STAZAMA 

LJUBAVI“ 

Dora Pejačević 207 31 0 

Josip Hatze 305 236 0 

Ivo Lhotka-Kalinski 194 36 0 

Blagoje Bersa 221 22 0 

Ivana Lang Nema podataka. Nema podataka. Nema podataka. 

Antun Dobronić 135 7 1 

Božidar Kunc 464 109 32 

 

Tablica 4 Zastupljenost izvedbi odabranih skladatelja prema emitiranju na radio i TV postajama (2020.–2025.) 

Na temelju podataka HDS-a (Tablica 4) o ukupnom broju emitiranih izvedbi djela navedenih 

autora na radijskim i televizijskim postajama u razdoblju od 2020. do 2025. godine uočava se 

izražena razlika u zastupljenosti među analiziranim skladateljima. Najveći opseg emitiranja 

ostvaruje Božidar Kunc, pri čemu značajan udio čine solo pjesme te se u njegovu slučaju bilježe i 

skladbe obuhvaćene projektom „Stazama ljubavi“. Tako su se skladbe iz Dvije pjesme za sopran 



 

 130 

i klavir, op. 30 emitirale na prvom i trećem programu Hrvatskog radija, Radio Puli i Radio 

Orahovici dok su se Tri pjesme za sopran i klavir, op. 16 emitirale na prvom programu Hrvatskog 

radija. Visoku zastupljenost izvedbi pokazuju i podaci za skladatelja Josipa Hatzea. Djela Dore 

Pejačević zastupljena su u srednjem rasponu ukupnih emitiranja, dok su njezine solo pjesme 

prisutne u manjoj mjeri, ali uz kontinuitet kroz promatrano razdoblje. Kod Ive Lhotke-Kalinskog 

i Blagoja Berse prevladavaju instrumentalna ostvarenja, dok su solo pjesme zastupljene 

ograničeno. Emitiranja djela Antuna Dobronića relativno su rijetka, osobito u području vokalne 

lirike, međutim prema podacima HDS-a, ciklus Sumorni akordi emitirani su u emisiji Vokalna 

suzvučja na trećem programu Hrvatskog radija, dok za Ivanu Lang u podacima HDS-a nisu 

zabilježeni relevantni podatci o analiziranom korpusu. 

Na temelju analize dostupnih podataka o učestalosti izvođenja skladbi odabranih ovim 

umjetničkim projektom može se uočiti i zaključiti da su skladbe nedovoljno zastupljene u 

koncertnom, medijskom i pedagoškom prostoru. Usporedbom broja zabilježenih izvođenja skladbi 

skladatelja koji su predmet istraživanja doktorskog rada i njihovih suvremenika primjetan je 

znatan nesrazmjer u broju izvođenja u svim promatranim kategorijama. 

 



 

 131 

7. ZAKLJUČAK 

 

Završno poglavlje rada usmjereno je na razmatranje perspektiva revitalizacije i međunarodne 

promocije hrvatske vokalne lirike 20. stoljeća, polazeći od iskustava umjetničkog projekta 

Stazama ljubavi i teorijskih postavki koje izvedbu prepoznaju kao ključni čimbenik u oblikovanju 

kulturne vidljivosti repertoara. U tom se kontekstu u nastavku sintetiziraju i kritički razmatraju 

rezultati istraživanja kroz analizu i verifikaciju postavljenih hipoteza. 

 

U istraživanju su postavljene četiri hipoteze. Prva hipoteza pretpostavlja da postoji podudarnost 

između glazbene vrijednosti i učestalosti izvođenja odabranog glazbenog repertoara, pri čemu se 

nastojao problematizirati odnos između umjetničke relevantnosti djela i njegove recepcijske 

prisutnosti. U ovom istraživanju glazbena vrijednost ne promatra se kao objektivno mjerljiva ili 

empirijski dokaziva kategorija, već kao interpretativno-analitički konstrukt utemeljen na glazbenoj 

analizi, povijesno-stilskom kontekstu i izvođačkoj praksi sukladno tvrdnji Longyear (1970: 167) 

„određivanje vrijednosti često je semantički problematično, jer pokušaji utvrđivanja minimalnih 

kriterija glazbene vrijednosti nužno uključuju razmatranje povijesnih, kulturnih, društvenih, 

pedagoških, psiholoških i fizioloških aspekata glazbe.“ Stoga je glazbena vrijednost promatranih 

djela u ovom radu obrazložena analizom njihovih kompozicijskih i izražajnih obilježja, položaja 

unutar opusa pojedinih skladatelja te interpretativnog potencijala u suvremenoj izvođačkoj praksi. 

S druge strane, učestalost izvođenja utvrđena je analizom javno dostupnih podataka relevantnih 

izvora, čime je ostvaren kvantitativni uvid u recepcijsku prisutnost odabranog repertoara. 

Usporedba navedenih aspekata pokazala je da između analitički i interpretativno obrazložene 

glazbene vrijednosti te učestalosti izvođenja ne postoji nužno izravna podudarnost. Svi analizirani 

autori vezano uz poglavlje Umjetnička intepretacija solo pjesme navode da sama tehnika izvedbe 

nije dovoljna da bi izvedba imala umjetničku vrijednost. Tehnika postaje umjetnost tek onda kada 

izvođač zna što izvodi i zašto time nešto komunicira slušatelju. 

Stoga se prva hipoteza ne može potvrditi u smislu empirijske verifikacije, a rezultati upućuju na 

zaključak da učestalost izvođenja ne predstavlja pouzdan pokazatelj glazbene vrijednosti djela.  

 



 

 132 

Druga hipoteza, prema kojoj nedostupnost umjetničkih snimki glazbenih djela rezultira smanjenim 

interesom vokalnih interpreta za izvođenje skladbi, sagledava se kroz analizu učestalosti 

evidentiranih tonskih zapisa u bazi podataka HDS-a za djela Kunca, Antun Dobronića i Langa. 

Analiza je pokazala da su djela Kunca i Dobronića slabo zastupljena u evidenciji tonskih zapisa, 

dok za djela Langa u bazi HDS-a nisu dostupni podaci o evidentiranim emitiranim snimkama. 

Takvo stanje upućuje na ograničenu dokumentiranost promatranog repertoara u profesionalnoj 

praksi i njegovu slabiju recepcijsku prisutnost. Na temelju navedenoga, druga se hipoteza može 

smatrati djelomično potvrđenom, budući da niska razina dokumentiranosti, kao i izostanak 

evidentiranih podataka, upućuju na ograničenu izvođačku i recepcijsku prisutnost ovih djela. 

 

Treća hipoteza pretpostavlja da se činjenica aktivnog izvođačkog djelovanja skladatelja u ulozi 

klavirskih suradnika, korepetitora, zborovođa i dirigenata odražava na koherentnost njihovih djela 

za glas i klavir. Koherentnost se pritom ne promatra kao estetska kategorija mjerljiva objektivnim 

kriterijima, već kao funkcionalna i interpretativna usklađenost vokalne i klavirske dionice, 

očitovana u prirodnom fraziranju, uravnoteženom odnosu dionica i praktičnoj izvedivosti djela. 

Proučavanjem biografskih podataka odabranih autora zaključuje se da su skladatelji bili 

neposredno uključeni u izvođačku praksu. Ivana Lang je koncertirala kako solistički, tako i kao 

klavirska pratiteljica pjevača koji su izvodili njezine solo pjesme, čime je ostvarivala izravan 

kontakt s vokalnom praksom i izvođačkim potrebama glasa. Takvo iskustvo omogućilo joj je 

neposredan uvid u funkcioniranje vokalne dionice u odnosu na klavirsku pratnju, što se odražava 

u koherentnom odnosu dviju dionica u njezinim djelima. 

Sličan primjer predstavlja Kunc, koji je, kako navodi Kos (2010) bio pouzdan pratitelj i 

korepetitor, ne samo svoje sestre, Zinke Kunc Milanov, već i drugih vokalnih umjetnika. Kao 

aktivni izvođač „izvrsno je poznavao literaturu Lieda i operni repertoar, ali i sve tehničke i 

interpretativne mogućnosti ljudskog glasa“. Znao je što glasu „leži“ pa kao skladatelj nikada ne 

piše „protiv“ glasa, iskorištavajući raspone pojedinih registara, premda se od samog početka 

odrekao uhodanih staza u oblikovanju vokalne dionice svojih popijevaka.“ (2010: IX). 

Primjer Antun Dobronić upotpunjuje ovu tvrdnju. Njegovo izvođačko djelovanje obuhvaćalo je 

rad sa pjevačkim zborovima i dirigentsku praksu, čime je bio trajno uključen u vokalnu izvedbenu 

stvarnost. Takvo iskustvo omogućilo mu je praktično razumijevanje vokalne problematike, što se 



 

 133 

u njegovim djelima za glas i klavir očituje u pjevački oblikovanoj pjevnoj vokalnoj liniji i 

funkcionalnom odnosu s klavirskom pratnjom. Dodatnu potvrdu Dobronićeve izvođačke uloge 

pruža i korespondencija sa skladateljicom Dorom Pejačević, u kojoj skladateljica izražava 

zadovoljstvo činjenicom da Dobronić namjerava izvesti jedno od njezinih djela pod njegovim 

vodstvom (Marić, 2023: 275).  

 

Na temelju navedenih biografskih činjenica i analitičko-interpretativnih uvida u istraživačkom 

radu može se zaključiti da se aktivno izvođačko djelovanje skladatelja kroz klavirsku suradnju s 

pjevačima, korepetitorski rad, rad sa zborovima i dirigiranje, odrazilo na koherentnost njihovih 

djela za glas i klavir. Izvođačko iskustvo omogućilo je skladateljima dublje razumijevanje vokalne 

prirode glazbene fraze i odnosa glasa i klavira, čime se treća hipoteza potvrđuje u okviru 

interpretativno-analitičkog pristupa temeljnim značajkama umjetničke interpretacije solo pjesme 

primijenje u ovom istraživanju. 

 

Četvrta hipoteza glasi: umjetničko istraživanje temeljeno na pjevačkoj praksi mijenja odnos 

izvođača prema interpretaciji, proširujući njegovu ulogu izvan okvira same izvedbe. Rezultati 

istraživanja pokazali su da se kroz analitičko-interpretativni rad, svjestan odabir repertoara i 

aktivno uključivanje u proces njegove revitalizacije, pjevač postupno pozicionira ne samo kao 

interpret, nego i kao zagovornik te promicatelj širih kulturnih vrijednosti. 

Takav pristup podrazumijeva odgovornost prema repertoaru, njegovu povijesnom i estetskom 

kontekstu te prema publici, kojoj se izvedbom ne prenosi samo glazbeni sadržaj, već i kulturno 

značenje djela. U tom se kontekstu odnos s publikom pokazao kao ključna sastavnica umjetničke 

interpretacije, jer upravo kroz svjesnu komunikaciju izvođač preuzima ulogu zagovornika i 

promicatelja šireg kulturnog značenja repertoara. Umjetničko istraživanje time doprinosi razvoju 

interpretativne svijesti izvođača i potvrđuje da pjevačka praksa može djelovati kao aktivni 

čimbenik kulturne vidljivosti i valorizacije nacionalne glazbene baštine. Na temelju navedenoga, 

četvrta se hipoteza može smatrati potvrđenom. 

 

Razmatranje postavljenih hipoteza ukazalo je na složen odnos između glazbene vrijednosti, 

izvođačke prakse, dostupnosti snimki i interpretativne uloge izvođača, pri čemu se kao ključni 



 

 134 

čimbenik afirmacije promatranog repertoara izdvaja upravo umjetnička interpretacija. U tom se 

kontekstu otvara pitanje šire revitalizacije hrvatske vokalne lirike 20. stoljeća.  

 

Prema Longyear (1970) manje prisutni glazbeni repertoar ne označava nužno djela manje 

vrijednosti, već djela koja, unatoč svojoj kvaliteti, nisu ostvarila trajnu izvođačku prisutnost. 

Razlozi nezastupljenosti i kasnije revitalizacije složeni su i obuhvaćaju povijesne, društvene, 

estetske i izvođačke čimbenike, pri čemu selekcija repertoara nije rezultat isključivo umjetničke 

vrijednosti, nego i promjenjivih kulturnih okolnosti. U tom smislu revitalizacija hrvatske vokalne 

lirike 20. stoljeća u velikoj se mjeri oslanja na teorijska i povijesno-muzikološka istraživanja, no 

njezin puni potencijal dolazi do izražaja kroz umjetničku praksu, koja omogućuje živu prisutnost 

i suvremenu recepciju navedenog repertoara. U situaciji u kojoj velik dio tog repertoara ne 

posjeduje snažno utemeljenu izvođačku tradiciju, upravo interpretacija postaje temeljni 

mehanizam njegove suvremene afirmacije. Jedan od ključnih preduvjeta revitalizacije jest 

programska i dramaturška kontekstualizacija repertoara. Umjesto izoliranog izvođenja pojedinih 

skladbi, tematski osmišljeni programi omogućuju da se solo pjesme sagledaju kao dijelovi šire 

interpretativne cjeline. Takav pristup, primijenjen i u umjetničkom projektu Stazama ljubavi, 

omogućuje jasniju komunikaciju s publikom te olakšava razumijevanje emocionalnih i 

značenjskih slojeva djela. 

 

U međunarodnom kontekstu potencijal ovog repertoara leži u univerzalnosti tematskih polazišta 

ljubavi, čežnje, gubitka, introspekcije, koja su bliska europskoj tradiciji umjetničke solo pjesme. 

Iako jezična komponenta može predstavljati izazov, ona istodobno nosi specifičnu izražajnu 

vrijednost, osobito kada se interpretacija temelji na uvjerljivom jedinstvu glazbe i teksta. U tom 

smislu međunarodna recepcija ne ovisi prvenstveno o jeziku, nego o kvaliteti interpretacije i 

jasnoći izvođačke komunikacije. 

 

Prema Hill i Bithell (2014), na razini izvođačke prakse, proces revitalizacije može se potaknuti 

osmišljavanjem tematskih koncertnih programa posvećenih manje zastupljenim skladateljima, 

razdobljima ili glazbenim vrstama, kao i uvrštavanjem manje poznatih djela u repertoare uz 

afirmirane skladbe istoga stilskog ili povijesnog okvira. Važnu ulogu pritom imaju edukativni 



 

 135 

koncerti i majstorske radionice, u okviru kojih se takav repertoar može primjenjivati u vokalno-

tehničkom i interpretativnom obrazovanju studenata i mladih izvođača. U određenim slučajevima, 

revitalizaciji dodatno pridonose nove interpretacije koje omogućuju prilagodbu djela različitim 

izvođačkim kontekstima. 

 

U konačnici, uspješna revitalizacija rjeđe izvođenih glazbenih djela podrazumijeva 

interdisciplinarni pristup koji povezuje izvođačku praksu, muzikološka istraživanja, obrazovne 

procese i kulturne politike, s ciljem ponovnog uključivanja tih djela u aktivni koncertni repertoar 

i njihova učvršćivanja u kolektivnoj glazbenoj memoriji.  

 

Važnu ulogu u procesu revitalizacije ima i dokumentacija umjetničke prakse. Tonske snimke, 

refleksivni zapisi i esejsko-analitički opisi izvedbenog procesa omogućuju da se interpretacija ne 

zadrži isključivo u prolaznosti izvedbenog događaja, nego postane dostupna za daljnje 

promišljanje, usporedbu i prijenos znanja. Takav pristup u skladu je s metodologijom umjetničkog 

istraživanja, u kojem se izvedba, refleksija i dokumentacija promatraju kao međusobno povezani 

elementi. Na taj se način izvođač pojavljuje kao višestruki akter: interpret, istraživač i kulturni 

posrednik.  

 

Revitalizacija hrvatske vokalne lirike 20. stoljeća ostvaruje se upravo kroz takvu ulogu izvođača, 

u kojoj se umjetnička interpretacija ne shvaća kao puka realizacija notnog zapisa, nego kao 

svjestan, reflektiran i komunikativan čin. Umjetnički projekt Stazama ljubavi time se uklapa u 

suvremene pristupe umjetničkom istraživanju i pokazuje kako izvedbena praksa može pridonijeti 

afirmaciji, revitalizaciji i vidljivosti hrvatske vokalne lirike u širem kulturnom kontekstu. 

 

U duhu misli „Auch kleine Dinge können uns entzücken, auch kleine Dinge können teuer sein“16, 

svijet solo pjesama otkriva svoju tihu, ali duboku snagu u jedinstvu riječi i glazbe, gdje se kroz 

imaginaciju, glas i svjesnu izvedbu rađa smisao koji nadilazi sam notni zapis. Kao vibrantno, živo 

 
16 „I male stvari nas mogu očarati i male stvari imaju veliku vrijednost.“ Prijevod: Anja Papa Peranović. 



 

 136 

djelo, solo pjesma živi u susretu pjevača i pijanista, u dijalogu s publikom, i u onoj krhkoj, 

neponovljivoj ravnoteži u kojoj se „malo“ pretvara u prostor najveće umjetničke istine.  

„Iako se dirljiva ljepota Lieda često očituje u nježnim i skromnim oblicima u neskladu s 

razuzdanim materijalizmom našega vremena, on ostaje jednim od najvećih postignuća zapadne 

civilizacije. Kao takav, on je neprolazan i u toj spoznaji imamo razlog za radost“ (Youens, 2025: 

18). 

Upravo se u toj radosti susreta sa svijetom solo pjesama ovo umjetničko istraživanje prepoznaje i 

kao osobno doživljeno iskustvo, koje se ne zaokružuje zaključkom, već otvara daljnja istraživanja. 

Iako je istraživanje bilo usmjereno prema razumijevanju solo pjesme i njezine umjetničke 

interpretacije, njezina se umjetnička vrijednost ne iscrpljuje u istraživanju i u potpunosti se otkriva 

kroz izvedbenu praksu. Živjeti u svijetu solo pjesama pritom znači prepustiti se glazbi i njezinoj 

širokoj paleti boja i emocija te kroz proces umjetničke interpretacije neprestano otkrivati nova 

značenja i nove svjetove. 

 



 

 137 

8. LITERATURA 

1. Ameling, E. (2022). Some Thoughts on the Heart of Art Song. Music & Musical 

Performance: An International Journal(2), 1-31. 

2. Barbieri, M. (2006). Hrvatski suvremeni skladatelji - Olja Jelaska. Zagreb: Cantus; 

Hrvatsko društvo skladatelja. 

3. Barrett, E. (2007). Introduction. In E. Barett, B. Bolt, E. Barrett, & B. Bolt (Eds.), Practice 

as Research: Approaches to Creative Arts Enquiry (pp. 1–14 ). London: I.B. Tauris. 

doi:http://dx.doi.org/10.5040/9780755604104.006 

4. Borgdorff, H. (2012). The Conflict of the Faculties: Perspectives on Artistic Research. 

Leiden: Leiden University Press. 

5. Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University 

Press. doi:https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507 

6. Candy, L. (2006). Practice Based Research: A Guide - Creativity & Cognition Studios, 

CCS Report: 2006-V1.0 November. Sydney: University of Technology. 

doi:http://www.creativityandcognition 

7. Davidson, J. W. (2015). Artistic Practice as Research in Music: Theory, Criticism, 

Practice. (M. Doğantan-Dack, Ed.) Farnham: Ashgate. 

8. Detoni, D. (2012). Ivana Lang – Simfonijski ples za orkestar op. 33. Zagreb: Muzičko 

informativni centar Koncertne direkcije Zagreb. 

9. Dobronić, L. (2000). Antun Dobronić. Zagreb: Matica Hrvatska. 

10. Dobronić-Mazzoni, R. (1997). Djetinjstvo i mladost skladatelja Antuna Dobronića u Jelsi 

i na Hvaru. Prilozi povijesti otoka Hvara, X(1), 211-217. 

11. Fast, H. ((2020). Vocal artistic research methods: tools for accessing an atmospheric 

experience, Research in Arts and Education. Espoo: Aalto University, School of Arts, 

Design and Architecture, Department of Art. 

12. Frayling, C. (1993). Research in Art and Design . London : Royal College of Art. 

13. Geertz, C. (1973). Thick Description: Toward the Interpretive Theory of Culture. In The 

Interpretation of Cultures. New York: Basic Books-Harper Collins Publishers. 

14. Greene, H. P. (1912). Interpretaion in Song. New York: Da Capo Press. 



 

 138 

15. Günther, M. (2016). Kunstlied als Liedkunst: Die Lieder Franz Schuberts in der 

musikalischen Aufführungskultur des 19. Jahrhunderts. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. 

16. Hannula, M., Suoranta, J., & Vadén, T. (2021). Umjetničko istraživanje: Teorije, metode i 

prakse. Đakovo: Đakovo, Klinika kreativnosti, Akademija za umjetnost i kulturu u 

Osijeku. 

17. Hemsley, T. (1998). Singing and Imagination: A Human Approach to a Great Musical 

Tradition. New York: Oxford University Press. 

18. Hill, J., & Bithell, C. (2014). An Introduction to Music Revival as Concept, Cultural 

Process, and Medium of Change. In The Oxford Handbook of Music Revival (pp. 3-42). 

Oxford: Oxford University Press. 

19. Jerković, B. (2019). Kurikul nastave pjevanja. Osijek: Akademija za umjetnost i kulturu u 

Osijeku. 

20. Jerković, B. (2021). Suvremena nastava pjevanja. Osijek: Akademija za umjetnost i 

kulturu u Osijeku. 

21. Judkins, J. (1996). The Interpretation of Music: Philosophical Essays. Journal of Aesthetic 

Education , 30 (3). 

22. Jurkić Sviben, T. (2014). Ivana Lang – hrvatska skladateljica (O 100-toj obljetnici rođenja 

1912.–1982.). In Žene kroz povijest. Zbornik radova sa znanstvenog skupa Dies historiae 

2012 (pp. 161-175). Zagreb: Hrvatski studiji Sveučilišta u Zagrebu. 

23. Katz, M. (2009). The Complete Collaborator: The Pianist as Partner. New York: Oxford 

University Press. 

24. Kershaw, B. (2009). Practice-as-Research: an Introduction. In L. Allegue, S. Jones, & B. 

a. Kershaw, Practice-as-Research in Performance and Screen. Basingstoke: UK: Palgrave 

Macmillan. 

25. Kimball, C. (2013). Art Song, Linking Poetry and Music. Milwaukee: Hal Leonard 

Corporation. 

26. Kirkkopelto, E. (2015). Artistic research as institutional practice. Stockholm: Swedish 

Research Council. 

27. Kos, K. (1990). Izražajni rasponi vokalne lirike Božidara Kunca. Arti musices - Hrvatski 

muzikološki zbornik, 21(1), 81-98. 



 

 139 

28. Kos, K. (2006). Začeci solo pjesme kao umjetničke vrste u Hrvatskoj. Muzikološki zbornik, 

42(2), 25–39. 

29. Kos, K. (2010). Božidar Kunc Popijevke I. Zagreb: Muzički informativni centar Koncertne 

direkcije Zagreb. 

30. Kos, K. (2014). Hrvatska umjetnička popijevka - Povijesna i analitička motrišta. Zagreb: 

Hrvatsko muzikološko društvo. 

31. Kos, K. (2017). Antun Dobronić Popijevke / Songs. Zagreb: Koncertna dvorana Vatroslava 

Lisinskog, Muzički informativni centar, Udruga Antun Dobronića. 

32. Lehmann, L. (1972). More Than Singing: The Interpretation of Songs. New York: Praeger. 

33. Longyear, R. M. (1970). Principles of Neglected Musical Repertoire. Journal of Research 

in Music Education, 18(2), 167-177. 

34. Majić, I. (2008). Gadamerova hermeneutika – od »filozofije slušanja« prema književno-

teorijskoj praksi. Filozofska istraživanja , 28(3), 749-760. doi:https://hrcak.srce.hr/36637 

35. Marić, D. (2023). Dora Pejačević Životi i svjetovi. Zagreb: Školska knjiga. 

36. Mihalić, T. (2023). Virtualna izložba u povodu 110. obljetnice rođenja i 40. godišnjice 

smrti Ivane Lang. Glas NSK, časopis Nacionalne i sveučilišne knjižnice u Zagrebu, 38-39. 

37. Miklaušić-Ćeran, S. (2012). Ivana Lang, uspješna glasovirska pedagoginja, pijanistica i 

zanemarena skladateljica. In Ivana Lang: Nepoznatim stazama (pp. V-VII). Zagreb: 

Muzičko informativni centar Koncertne direkcije Zagreb. 

38. Miller, R. (1996). On the Art of Singing. New York: Oxford University Press. 

39. Miller, R. (1999). Singing Schumann - An interpretive Guide for Performers. New York: 

Oxford University Press. 

40. Moore, G. (1975). Singer and Accompanist: The Performance of Fifty Songs. Westport: 

Greenwood Press. 

41. Nelson, R. (2013). Practice as Research in the Arts: Principles, Protocols, Pedagogies, 

Resistances. Basingstoke: Palgrave Macmillan. 

42. Ostwald, D. F. (2005). Acting For Singers; Creating Believable Singing Characters. New 

York: Oxford Academic. 

43. Parsons, J. (Ed.). (2004). The Cambridge Companion to the Lied. Cambridge: Cambridge 

University Press. 



 

 140 

44. Parsons, J. (2025). The Lied at the Crossroads of Performance and Musicology. Music & 

Musical Performance: An International Journal(7), 1-11. 

45. Radočaj-Jerković, A. (2024). Kulturni identitet i kreativnost u glazbenom izvođenju: 

granice između reprodukcije i interpretacije. Osijek: Sveučilište Josipa Jurja Strossmayera 

u Osijeku. 

46. Rakitić, A. (2005). Bilješke o glazbenopovijesnim temama u opusu Antuna Dobronića. Arti 

musices, 36(2), 235-245. 

47. Ronyak, J., Binder, B., Tunbridge, L., Heisler, W., Thurman, K., Dunsby, J., & Ronyak, J. 

(2014). Studying the Lied: Hermeneutic Traditions and the Challenge of Performance. 

Journal of the American Musicological Society, 67(2), 543-582. 

48. Saukko, P. (2003). Doing research in cultural studies. SAGE Publications Ltd. 

doi:https://doi.org/10.4135/9781849209021 

49. Savin-Baden, M., & Wimpenny, K. (2014). A practical guide to arts-related research. 

Amsterdam: Sense Publisher . 

50. Scrivener, S. (2002). Characterising creative-production doctoral projects in art and design. 

International Journal of Design Sciences and Technology, 10(2), 25-44. 

51. Silverman, M. (2007). Musical interpretation: Philosophical and practical issues. 

International Journal of Music Education, 25. 

52. Stein, D., & Spillman, R. (1996). Stein, DeboraPoetry into Song: Performance and 

Analysis of Lieder. New York: Oxford University Press. 

53. Sterner, T. M. (2012). The Practicing Mind: Developing Focus and Discipline in Your Life. 

Novato, CA: New World Library. 

54. Taylor, M. (2013). Gestures of Music Theatre: The Performativity of Song and Dance. 

Oxford : Oxford University Press. 

55. Whitney, K. (2015). Following Performance across the Research Frontier. In M. Doğantan-

Dack, Artistic Practise as Research in Music: Theory, Criticism, Practise. Farnham: 

Ashgate. 

56. Yin, R. (2015). Qualitative Research from Start to Finish. New York: Guilford Press. 

57. Youens, S. (1991). Retracing a Winter’s Journey: Franz Schubert’s “Winterreise”. Ithaca: 

Cornell University Press. 



 

 141 

58. Youens, S. (1996). Schubert's Poets and the Making of Lieder. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

59. Youens, S. (2018, June). On Song: Of Cannibalism, the Abolitionist Movement, and 

Brahms: An Unlikely Conjunction. Retrieved 15. studeni, 2025 from Sparks & Wiry Cries: 

https://www.sparksandwirycries.org/magazine/2018/6/6/susan-youens-on-song-4977x 

60. Youens, S. (2025). Der Ganze Hugo Wolf. Stuttgart: Internationale Hugo-Wolf-Akademie 

für Gesang, Dichtung, Liedkunst e.V. . 

 

INTERNETSKI IZVORI 

 

1. Barbieri, Marija. “Hrvatski suvremeni skladatelji – Olja Jelaska.” Pristupljeno 20. rujna 

2025. https://www.klasika.hr/index.php?p=article&id=357. 

2. Glazba.hr. “Ivana Lang – 112. rođendan: podsjetnik na važan i zanemaren opus.” 

Pristupljeno 20. rujna 2025., https://glazba.hr/citaj/price/ivana-lang-112-rodendan-

podsjetnik-na-vazan-i-zanemaren-opus/. 

3. Hrvatsko društvo skladatelja. “Lang, Ivana.”. Pristupljeno 20. rujna 2025., 

http://www.hds.hr/clan/lang-ivana/. 

4. Lang, Ivana. “Hrvatski biografski leksikon.” U Hrvatski biografski leksikon, mrežno 

izdanje. Leksikografski zavod Miroslav Krleža. Pristupljeno 20. rujna 2025., 

https://hbl.lzmk.hr/clanak/11096. 

5. Leksikografski zavod Miroslav Krleža. “Hrvatska enciklopedija.” Mrežno izdanje. 

Pristupljeno 20. rujna 2025., https://www.enciklopedija.hr/natuknica.aspx?ID=47324. 

6. Opačić, N. (2026, 14. siječnja). Ivanu Lang pamtim iz njezina kruhoboračkoga radnog 

staža na Muzičkoj školi „Vatroslav Lisinski”, gdje je davala učenicima poduku iz klavira. 

Vijenac 831. Matica hrvatska. Pristupljeno 29. siječnja 2026. 

https://www.matica.hr/vijenac/831/ivanu-lang-pamtim-iz-njezina-kruhoborackoga-

radnog-staza-na-muzickoj-skoli-vatroslav-lisinski-gdje-je-davala-ucenicima-poduku-iz-

klavira-39049/. 

https://www.klasika.hr/index.php?p=article&id=357
https://glazba.hr/citaj/price/ivana-lang-112-rodendan-podsjetnik-na-vazan-i-zanemaren-opus/
https://glazba.hr/citaj/price/ivana-lang-112-rodendan-podsjetnik-na-vazan-i-zanemaren-opus/
http://www.hds.hr/clan/lang-ivana/
https://hbl.lzmk.hr/clanak/11096
https://www.enciklopedija.hr/natuknica.aspx?ID=47324
https://www.matica.hr/vijenac/831/ivanu-lang-pamtim-iz-njezina-kruhoborackoga-radnog-staza-na-muzickoj-skoli-vatroslav-lisinski-gdje-je-davala-ucenicima-poduku-iz-klavira-39049/
https://www.matica.hr/vijenac/831/ivanu-lang-pamtim-iz-njezina-kruhoborackoga-radnog-staza-na-muzickoj-skoli-vatroslav-lisinski-gdje-je-davala-ucenicima-poduku-iz-klavira-39049/
https://www.matica.hr/vijenac/831/ivanu-lang-pamtim-iz-njezina-kruhoborackoga-radnog-staza-na-muzickoj-skoli-vatroslav-lisinski-gdje-je-davala-ucenicima-poduku-iz-klavira-39049/


 

 142 

7. Porter, W. V. “Art Songs in Other Western Countries.” Encyclopædia Britannica. 

Pristupljeno 22. srpnja 2025. https://www.britannica.com/art/vocal-music/Art-songs-in-

other-Western-countries. 

8. Youens, Susan. “On Song: Of  Cannibalism, the Abolitionist Movement, and Brahms: An 

Unlikely Conjunction.” Sparks & Wiry Cries, lipanj 2018. Pristupljeno 15. studenoga 

2025. https://www.sparksandwirycries.org/magazine/2018/6/6/susan-youens-on-song-

4977x. 

 

https://www.britannica.com/art/vocal-music/Art-songs-in-other-Western-countries
https://www.britannica.com/art/vocal-music/Art-songs-in-other-Western-countries
https://www.sparksandwirycries.org/magazine/2018/6/6/susan-youens-on-song-4977x
https://www.sparksandwirycries.org/magazine/2018/6/6/susan-youens-on-song-4977x


 

 143 

9. PRILOZI  

 

Prilog 1 - Tekstovi pjesama 

IVANA LANG 

 

CRNA MASLINA – ciklus pjesama za glas i klavir, op. 49 

 

1. SMIRENJE 

Ah da nisi uveslao u san moj, i da nisi taknuo moje oči, dno crnije od pučine!  

Mene muči hod tvoj u krajoliku sumračnu.  

Kad mi ususret ideš plačem. što te dira vjetar noćni.  

I kad na pragu stojiš, bojim se: otplavit ćete kiše.  

Kada obalom ideš, mislim: voda ćete oteti.  

Nemam mira s tobom, mene muči glas tvoj i mene tinti svaka kretnja tvoja.  

Glas tvoja plaši mene prolaznošću kao hrast u tmini.  

Smijeh tvoj je šutnjom zastrt, podne u oblacima.  

Koji prilaze k tebi, ja budno pazim korak njihov i koji s tobom govore, lica se njihova bojim.  

Daj mi ruku svoju jer čujem pritajeno odmicanje.  

Vrijeme te k sebi vuče i noć te mami u gnijezda svoja.  

Ah, kada dođe počinak kad skinem oči s lika tvoga,  

srce će biti glina obična, bit će njiva pusta. 

 

2. VJERNOST OČIJU 

Rano se javiše noćaš nevidljive žabe pod brdom.  

Tamni su lopoči.  

Jedna lelujava biljka dotiče strpljivo srce samotnim zvukom.  

Kroz drveće što vene ja idem za vama  

drage oči kao budna priča za nasmijanim srcem djetinjim. 

 

3. OPIJMO KOČIJAŠA 

Stani za tren, ti koji voziš ostatke mojega sjaja uz brzu rijeku! 



 

 144 

Ljeto je izblijedilo i hlad se prostire povrh stijena.  

Ne kori moje prazne ruke.  

One su oprezne kao grobari koji štede stare pjesme 

za jedan kameni stol pod lipom gdje se svetkuje tišina.  

Mnogo moraš tražiti od mene da se naviknem  

na tvoje želje kao na šumu i oblake.  

Moraš mi pričati jednostavne bajke da glas tvoj umiri moje oči  

da se ne osvrćem više u tuđinu prošlosti.  

Gle, ne stigosmo li već do one okuke gdje  

šum nagle vode postaje tjeskoban!  

Priđi ljeto je izblijedilo i hlad se prostire povrh stijena.  

Ovo raskršće neće se više vratiti.  

Ovo je svadba omorike i jezera. Krenimo mili.  

Opijmo kočijaša što vozi naše dane da ne zna kud se uspinje naš put.  

Ni pred kojom provalijom neće stati razigrani konji ljubavi. 

 

4. MRTVACI 

Sanjam čempres mrko zelen i pust na visočini. 

Četiri starinske žene i među njima mati moja. 

Ljubav zamišljenu, tek malo trajniju od uštapa, 

Što drugo mogu da pružim blijedom zimskom rukom? 

O hladne sjenke! Ja odlazim, ne tugujte. 

Već krajolici stižu tajnim hodom. 

 

5. STARI ZOV 

Klonim se sretnih je je zavist isprazna i očajnih jer me zbunjuje njihov jad.  

Ah, neka nemoćne nade ne uznemiruju moju dušu!  

Možda ću ostaviti ljude i vratiti se pustinjama. 

 

 



 

 145 

NEPOZNATIM STAZAMA - ciklus solo pjesama za sopran, op. 54 

 

Nokturno op. 54, br.1 

U tihoj je noći mjesec moje razbudio snove, 

a tamne sjene slušale su samo. 

Samo moje riječi bijahu nijeme u toj sjeni. 

 

I tad sjenka blaga na grud mi pala, 

a lice mi nijemo sve kaže. 

i sad mjesec blagi oh, 

kad nas vidi, sva srcu je sklona tiha bol. 

 

A mjesec  je tada odlutao dalje, 

Dok riječi naše snene i nijeme  

Ispuniše sve lijepe snove. 

U zaborav nas nosi zvjezdanoga neba sjaj! 

 

U divljem konjskom kasu, op. 54, br. 2 

U divljem konjskom kasu 

Život moj bježi, bježi, bježi, bježi, bježi dalje. 

I ti vihori što granje lome, lome, lome, lome 

sluteć stalno nove strasti,  

sluteć stalno nove strasti. 

 

Zanosnim svijet im se čini. 

 

Taj čas je sve vrijeme  

Jednako se vihorom čine, čine, čine, čine, čine. 

 

U divljem konjskom kasu 



 

 146 

bježi od svoga srca, bježi, bježi, bježi, bježi, 

od svoga srca i daljine tražiš 

nepoznate strasti, strasti, strasti, strasti, 

nepoznate strasti, nepoznate strasti. 

 

Sumnja, op. 54, br. 3 

Ti ne vjeruješ mojoj boli, 

riječi ne mogu duše iskazat tajnu,  

koja prožima moje biće. 

Ni pogled ne može izreći tu tajnu moju. 

 

Al' kad bi ti znao za ljubav 

i srca uzdržane boli! 

 

Sjaj Tvog lika što živi u meni 

i nemiru mome san je moga bića, 

što lutajući traži opet Tebe. 

 

Ali, Ti ne vjeruješ mojoj boli 

riječi ne mogu duše iskazat tajnu, 

koja prožima moje biće 

al' ni pogled ne može izreći tu tajnu sad moju. 

 

Novi život, op. 54, br. 6 

I cvijet, i miris i rosa 

zanose ti duh, zanose ti duh,  

zanose ti duh, zanose ti duh. 

 

O, bližiš se ti mladosti nevinoj 

koju ne poznaješ! 



 

 147 

 

Tu duh traži izlazi, ali 

Cvijet i miris i rosa nijesu snovi, 

Nijesu snovi, nijesu snovi, nijesu snovi. 

 

Tu je svijet vječnih tišina u tebi. 

ti i zemlju poznaješ i tužan si iznemogao, 

ti i zvijezde poznaješ i tužan si iznemogao 

a cvijet, i miris i rosa nijesu snovi, 

ali život novi sjaj je tvoje duše; 

ali život novi ljubavi je vječni to dar. 

 



 

 148 

ANTUN DOBRONIĆ 

 

Potok 

Izključa vrelo, živo, 

i potok dalje plije,  

nad njim je vedro nebo  

i žarko sunce smije, 

pozdravljaju ga ptice 

sa mirisavih grana, 

a njega dalje vuče 

sve sanja šeljkovana 

i sva mu narav šapće  

ne puštaj rodnu goru, 

na odziv on žubori: 

Ah, k moru, k moru, k moru. 

 

Mojoj boli nema lijeka 

Na livadu magla pade, magla studena, žuta, 

a po mojoj duši jade ljubav povila ljuta. 

Po livadi cvijeće vene odkad sunašca nesta, 

Od kad tuga dušom krene moje veselje presta, 

odkad moje sunce draga majci obeća krutoj 

da će poći za nedraga, sudbi predat se ljutoj. 

 

Više peku srce moje zlata mojega tuge 

nego ljute boli svoje, moje vječite druge 

pa u žarkom topim vinu moje ljubavne boli, 

te me časkom brige minu, časkom srce ne boli. 

 

Al kad sviesti sinu zraci pliva mi po njoj briga, 



 

 149 

utopljenoj ko što baci na škorup morska šćiga, 

obilni je plač se tada s mojega lica ori, 

kao da se s pusta jada u suze vino topi. 

 

SNOVIĐAJI DJEVOJAČKI – pjesme za sopran i klavir, op. 14 

 

Snatrenje, op. 14, br. 1 

Zora rudi, majka kćerku budi; 

zora svita, majka kćerku pita,  

kćeri mila što si noćas snila?  

Sve oltare i svilene dare,  

i prstenje i zelene vjence  

mnoge svate gdje me dvoru prate.  

Mila mati, ti ćeš bolje znati  

da li biva, što se u snu sniva? 

 

Jadovanje, op.14, br. 3 

Karanfile cv'jeće moje  

još da mi je sjeme tvoje.  

Ja bih znala gdje bi cvala,  

mome dragom pod penđžerom.  

Kad moj dragi legne spati  

karanfil će mirisati.  

Karanfil će mirisati  

a moj dragi uzdisati.  

Uzdah će se dalek čuti,  

čak do neba i do Boga.  

Bogu će se ražaliti  

i nas dvoje sastaviti. 



 

 150 

BOŽIDAR KUNC 

 

TRI ŠALJIVE PJESMICE ZA GLAS I KLAVIR 

Ne gledaj me što sam malena, op. 47, br. 1 

Ej djevojčice, 

ej sitna ljubičice! 

Ljubio bih te, ali si malena. 

 

Ljubi me, dragi, bit ću i golema: 

Maleno je i zrno biserovo, 

al se nosi na gospodskom grlu, 

malena je i ptica prepelica, 

ali umori konja i junaka. 

 

Crnomanjasti, op. 47, br. 2 

tri bi plava, joj, za jednoga dala, 

za jednoga, joj, crnomanjastoga. 

 

Za dva plava, joj,  

ne bi grošić dala, dika plava, 

joj, bljutava ko trava. 

 

Tri bi plava, joj, za jednoga dala, 

za jednoga joj, crnomanjastoga. 

 

Bolesna žena, op. 47, br. 3 

„Poveč, ženo, ljubo moja, 

kaj mi te boli?“ 

 

„Glava boli, sve me boli, kaj me se drži.“ 



 

 151 

 

„Poveč, ženo, ljubo moja, 

kaj bi ti jela?“ 

 

„Na zidu ti črna kokoš, koja ne nese 

i pevčića bez repčića, 

koj za seme nij; 

i speči mi pogačicu tri put sejanu, 

donesi mi polić vina ljepog staroga.“ 

 

Pojela je črnu kokoš sve do koščice  

i pevčića bez repčića sve do perčice,  

pojela je pogačicu sve do korice,  

popila je polić vina sve do kapljice. 

 

„Poveč, ženo, ljubo moja kaj ja budem jel?“ 

„Na polici siročica tri dana stara.“ 

„Ženo moja, ljubo moja, al je kisela.“ 

 

TRI PJESME ZA SOPRAN I KLAVIR, OP. 16 

 

Izgledanje dragoga, op.16, br. 1 

Vjetar piri, 

ruzmarin miriše,  

čini mi se  

da moj ide dragi! 

 

Da ja znadem  

otkuda će doći 

putem bi mu  



 

 152 

bosiljak sijala, 

stranputice  

rumene ružice, 

 

nek mi dragi  

po mirisu dođe, 

po mirisu,  

a ne po sunašcu. 

 

Sirota djevojka, op.16, br. 2 

Odlomi se grana jorgovana 

i ubila tri čobana mlada- 

 

Prvog žali majka i babajko, 

drugog žali bratac i sestrica, 

a trećega niko od nikuda, 

samo jadna sirota djevojka: 

 

Jarko sunce, rano si izišlo, 

pak me nisi još ni ogrijalo, 

a veće si zašlo za oblake! 

 

Zarekoh se, op. 16, br. 3 

Zarekoh se, 

zatekoh se, da se neću udavati, 

za melena,  

za golema, 

već za onog osrednjega. 

 

Nastadoše zla vremena 



 

 153 

a ja ode za malena: 

steko muža kolik puža. 

 

Poslah njega za kozama; 

svi kozari dojaviše, 

a moj mali zapanuo 

u koziju stopetinu. 

 

Uzeh njega za ručicu, 

metnuh njega u pregaču, 

donese ga kući k vatri, 

vrgoh njega na ognjište; 

puče iskra ožežega. 

„Jao ženo, ožeže me!“ 

 

Metnu njega na policu, 

skoči mačka ogrebe ga. 

„Jao ženo, ogrebe me!“ 

 

Metnu njega na bunište, 

dođe vrana, odnesega. 

Uja! Uja! Vranetino! 

Nije tvoja piletina, 

već je moja mužetina.  

Uja! 

 

DVIJE PJESME ZA SOPRAN I KLAVIR, OP. 30, BR. 1 

 

Strepnja 

Ne, nemoj mi prići! 

Hoću izdaleka da volim 



 

 154 

i želim tvoja oka dva. 

 

Jer sreća je lijepa samo dok se čeka, 

dok od sebe samo nagovještaj da. 

 

Ne, nemoj mi prići! 

Ima više draži, 

ova slatka strepnja, 

čekanje i stra'! 

 

Sve je mnogo ljepše 

donde dok se traži, 

o čemu se samo tek po slutnji zna. 

 

Ne, nemoj mi prići! 

Na što to, i čemu? 

 

Iz daleka samo  

sve ko zvijezda sja; 

iz daleka samo divimo se svemu. 

Ne, nek mi ne priđu 

tvoja oka dva. 

 

Čežnja, op. 30, br. 2 

Sanjam da ćeš doći; 

jer mirišu noći, 

a drveće lista, 

a novo se cvijeće  

svakog jutra rodi; 

jer osmijesi ljupki 

igraju po vodi 



 

 155 

i proljetnim nebom  

što od sreće blista; 

jer pupe topole, i kao da hoće k nebu, 

pune tople, nabujale žudi; 

jer u duši bilja ljubav već se budi 

jer mirisnim snijegom  

osulo se voće; 

jer prirodu Gospod za tvoj doček kiti. 

 

Radi tebe čežnje u vazduhu plove, 

Jer sve pokraj mene čeka te i zove: 

cvijeće, vode, magle, jablanovi viti. 

Dođi! 

Snovi moji u gustome roju tebi lete. 

Dođi; bez tebe se pati! 

Dođi, sve kraj mene  

osmijeh će ti dati, 

i u svemu čežnju 

opazit ćeš moju! 

 

Božidar Kunc 

Na kraju žala 

Ja te čekam dragi 

na kraj žala 

s plavim nebom u plavim očima 

 

Mirišu mi dunje u njedrima, 

na usnama zgara žeđ korala. 

O, da čuješ tamni mrmor vala 

što se naglo diže iz daljine, 

da cjelove beskrajne pučine  



 

 156 

žedno složi na rubove žala. 

Mjesečina u srebru me tkala, kosa mi je srmom 

propletena, 

mladošću sam svojom opijena 

i čekam te, svu noć, 

na kraj žala. 

 

I čekam te… 

Svu noć te je zvala 

moja bijela čežnja bez granica, 

tvojoj lađi sa mojih usnica, 

svu noć gori oganj 

na kraj žala. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 157 

10. POPIS SLIKA 

 

Slika 1 Ciklus akcijskog istraživanja u kojem praktičari stječu uvid u vlastitu praksu i ispituju 

mogućnosti promjene. Prilagođeno prema State of New South Wales Department of Education 

and Training, preuzeto iz knjige Artistic Practice as Research in Music. Jane W. Davidson (2015: 

101) ............................................................................................................................................... 93 
 

 



 

 158 

11. POPIS TABLICA 

 

Tablica 1 Zastupljenost solo pjesama navedenih skladatelja u pjevačkom repertoaru na 

Međunarodnom pjevačkom natjecanju Lav Mirski (2020-2025) ............................................... 126 

Tablica 2 Zastupljenost solo pjesama navedenih skladatelja u pjevačkom repertoaru državnog 

natjecanja HDGPP (2021., 2023. i 2025.) .................................................................................. 127 

Tablica 3 Zastupljenost izvedbi odabranih skladatelja na koncertima  (2020.–2025.) ............... 128 

Tablica 4 Zastupljenost izvedbi odabranih skladatelja prema emitiranju na radio i TV postajama 

(2020.–2025.) .............................................................................................................................. 129 

 

 



 

 159 

12. POPIS PRILOGA 
Prilog 1 - Tekstovi pjesama ........................................................................................................ 143 

 



 

 160 

13. ŽIVOTOPIS  

Anja Papa Peranović (1994) diplomirala je pjevanje Summa Cum Laude u klasi prof. art. dr. sc. 

Berislava Jerkovića te klavir na Akademiji za umjetnost i kulturu u Osijeku, stekavši zvanje 

magistre glazbe. Trenutačno je zaposlena kao asistentica na Odsjeku za glazbenu umjetnost.  

 

Do sada je ostvarila niz uspješnih solističkih uloga u operama Così fan tutte, L'elisir d'amore, 

Figarov pir, La Bohème, Gianni Schicchi, Čarobna frula, Don Giovanni, La serva padrona i 

Rinaldo. Surađivala je s uglednim dirigentima i orkestrima, među kojima su Sándor Gyüdi 

(Mađarska) (Simfonijski orkestar Szeged), Balázs Kocsár (Mađarska) (Simfonijski orkestar Pécs), 

dr. Tamás Lakner (Mađarska), New Trinity Baroque Orchestra (Ujedinjeno Kraljevstvo), Komorni 

orkestar Luka Sorkočević (Hrvatska) i drugi. Sudjelovala je na brojnim domaćim i međunarodnim 

festivalima, među kojima su Osječko kulturno ljeto, Osječko ljeto mladih, Hvarske ljetne priredbe, 

Skopsko ljeto, Amadeus Fest, Štipsko kulturno ljeto, BitFest, KotorArt, Sarajevo Winter, Festival 

Bled, Rossi Fest u Beogradu, Ciklus Sufmato i drugi. Na koncertnom podiju osobito se istaknula 

recitalima s repertoarom solo pjesama, kao i sopranistica, primjerice na praizvedbi kantate Cum 

Citharis Octochordis hrvatskog skladatelja Blaženka Juračića te u izvedbama velikih djela poput 

Händelove Mesije uz orkestar Camerata Pannonica, Bachove Muke po Ivanu, Orffova Carmina 

Burana uz Panonsku filharmoniju i oratorija Stabat Mater hrvatskog skladatelja Brune Vlaheka.  

 

Snimila je nosač zvuka u kojem tumači glavnu ulogu Ružice u prvoj hrvatskoj operi za djecu 

Šumska kraljica skladatelja Franje Štefanovića, pod ravnanjem dirigentice Antoanete Radočaj-

Jerković, uz soliste i zborove Instituta za zborsku glazbu Polifonija te pijanista Davora Dedića. 

Nosač zvuka objavljen je u izdanju hrvatske izdavačke kuće Croatia Records. Također se 

pojavljuje kao solistica na nosaču zvuka Horizon hrvatskog skladatelja Dalibora Bukvića, u 

izdanju Navona Recordsa.  

 

Sudjeluje na domaćim i međunarodnim natjecanjima pjevanja. Dobitnica je nagrade Gustav 

Mahler, koja joj je omogućila koncertni nastup na istoimenom festivalu u Češkoj Republici s 

programom solo pjesama. Umjetnički se usavršavala na Sveučilištu Mozarteum u Salzburgu kod 

prof. Michele Creider, kod prof. Claudije Visca na  međunarodnom tečaju pjevanja u Samoboru, 

kod Jane Pastorkove na Akademiji izvedbenih umjetnosti u Bratislavi te kod suvremenih opernih 



 

 161 

solistica Chen Reiss i Anne Samuil. Godine 2024. sudjelovala je na Lied Akademiji u Žďáru nad 

Sázavou u Češkoj Republici, pohađajući majstorske tečajeve kod sopranistice Birgid Steinberger, 

Ralfa Heibera i Giuseppea Ravìja. Dodatno se usavršavala na Internationale Hugo-Wolf-

Akademie na Hochschule für Musik und Darstellende Kunst, Stuttgart, Njemačka, sudjelovanjem 

na 47. Stuttgarter Meisterklasse für Lied kroz javne majstorske tečajeve i koncert radeći s prof. 

Birgid Steinberger i prof. Marcelom Amaralom.  

 

Dobitnica je Dekanove i Rektorove nagrade za umjetnička postignuća tijekom studija i Priznanja 

Vijeća Akademije za umjetnost i kulturu u Osijeku za izuzetan doprinos kreativnom oblikovanju 

umjetničkih projekata. Redovito nastupa na koncertima i u opernim produkcijama u Hrvatskoj i 

inozemstvu kao operna, zborska i koncertna solistica u Hrvatskoj, Srbiji, Italiji, Ujedinjenom 

Kraljevstvu, Mađarskoj, Austriji, Bosni i Hercegovini, Grčkoj, Jordanu, Francuskoj, Crnoj Gori, 

Češkoj Republici, Španjolskoj, Sloveniji i Njemačkoj. 

 

 

 

 

 


	1. UVOD
	2. VOKALNA LIRIKA KAO GLAZBENO-POETSKI I IZVEDBENI FENOMEN
	2.1. Solo pjesma - definiranje pojma
	2.2. Razvoj umjetničke solo pjesme - europski i hrvatski kontekst
	2.3. Poetika vokalne lirike - odnos teksta i glazbe, dramaturgija izraza

	3. UMJETNIČKA INTERPRETACIJA SOLO PJESME
	3.1. Jedinstvo glazbe i teksta kao temelj interpretacije
	3.2. Imaginacija u umjetničkoj interpretaciji solo pjesme
	3.3. Izvedba kao čin interpretacije vs. tehničke reprodukcije
	3.4. Vokalno - tehnički preduvjeti za ostvarenje umjetničke interpretacije
	3.5. Odnos s publikom kao nezaobilazna komponenta interpretacije
	3.6. Suradnja pjevača i pijanista

	4. SKLADATELJI I POETIKA HRVATSKE VOKALNE LIRIKE 20. STOLJEĆA
	4.1. Ivana Lang – život i umjetničko djelovanje
	4.1.1. Vokalna lirika Ivane Lang

	4.2. Božidar Kunc - život i umjetničko djelovanje
	4.2.1.Vokalna lirika Božidara Kunca

	4.3. Antun Dobronić - život i umjetničko djelovanje
	4.3.1. Vokalna lirika Antuna Dobronića


	5. METODOLOŠKI PRISTUP UMJETNIČKOM PROJEKTU
	5.1. Umjetnička praksa i umjetničko istraživanje
	5.2. Ciljevi i hipoteze istraživanja
	5.3. Metode istraživanja
	5.4. Opis umjetničkog projekta Stazama ljubavi

	6. METODOLOŠKI PRISTUP ANALIZI PJESAMA OBUHVAĆENIH UMJETNIČKIM PROJEKTOM „STAZAMA LJUBAVI“
	6.1. Ivana Lang
	6.2. Božidar Kunc
	6.3. Antun Dobronić
	6.4. Intepretacijski izazovi
	6.5. Pregled zastupljenosti odabranih djela u medijskom i koncertnom izvođenju

	7. ZAKLJUČAK
	8. LITERATURA
	9. PRILOZI
	IVANA LANG
	ANTUN DOBRONIĆ
	BOŽIDAR KUNC

	10. POPIS SLIKA
	11. POPIS TABLICA
	12. POPIS PRILOGA
	13. ŽIVOTOPIS

